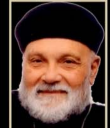
ለሰዓታት በስልክ ማውራትን ያስቀረው አዲሱ ምትክ ደግሞ መልእክት መጻጻፍ ነው፡፡ በኢንተርኔት ምልልስ ማድረግ ሆኗል ነገሩ፡፡ ሌላው ቀርቶ አገልግሎቱን በስልክ ለማግኘት ስለሚቻል ኮምፒውተር መጠቀምም አይጠይቅም፡፡ የሚያገርመው ነገር በኢንተርኔት ለረዥም ሰዓታት ምልልስ ሲያደርጉ ከቆዩ በኋላ ከዚያው ሰው *ጋ*ር ለመነጋገር ስልካቸውን ማንሣታቸው ነው፡፡



ሦስት መነኮሳት አንድ ነገር ተገልጦላቸው የተገለጠው ነገር ከእግዚአብሔር ነው ወይንስ ከዲያቢሎስ እያሉ ይከራከሩ ነበር፡፡ በመጨረሻም ወደ ቅዱስ እንጦንስ ሔደው ሲጠይቁት ወሰኑ፡፡ ወደ ቅዱስ እንጦንስ ሲሔዱ በመንገድ ላይ ይዘውት ሲሔዱ የነበረ አህያ ሞተባቸው፡፡ መንገዳቸውን ቀጥለው ወደ ቅዱስ እንጦንስ ሲደርሱ «አህያቸው መሞቱ በጣም ያሳዝናል!» አላቸው፡፡ እነርሱም «ስለ አህያው እንዴት ልታውቅ ቻልህ?» ሲሉ ጠየቁት፡፡ እርሱም «ሰይጣን ነገረኝ!» አላቸው፡፡ እነርሱም «ሳንጠይቅህ ጥያቄያቸንን መለስህልን!» አሉት፡፡



አቡነ አትናስዮስ እስከንድር በማርቸ 9,1938 ኢ.ኤ.አ. በግብፅ ሹብራ አውራጃ ተወለዱ፡፡ በዐሥራ አምስት ዓመታቸው በኤይን ሻምስ ዩኒቨርሲቲ የሕከምና ትምህርት ቤት ገቡ፡፡ በ1962 በሕከምና ዶክተርነት ተመርቀው እስከ 1968 ድረስ በግብፅና በምሥራቅ አፍሪካ የሥሩ ሲሆን በዲቁናም አገልግለዋል፡፡ በ1970 ዓ.ም. በካናዳ ኃብቻ የመሠረቱ ሲሆን በካናዳ የሕከምና አገልግሎት ለመስጠት የሚያስቸላቸውን ፌቃድም አግኝተዋል፡፡ በ1981 ዓ.ም. በዚያው በካናዳ ላሉ ምእመናን አባት ይሆኑ ዘንድ ቅስና ተቀብለዋል፡፡

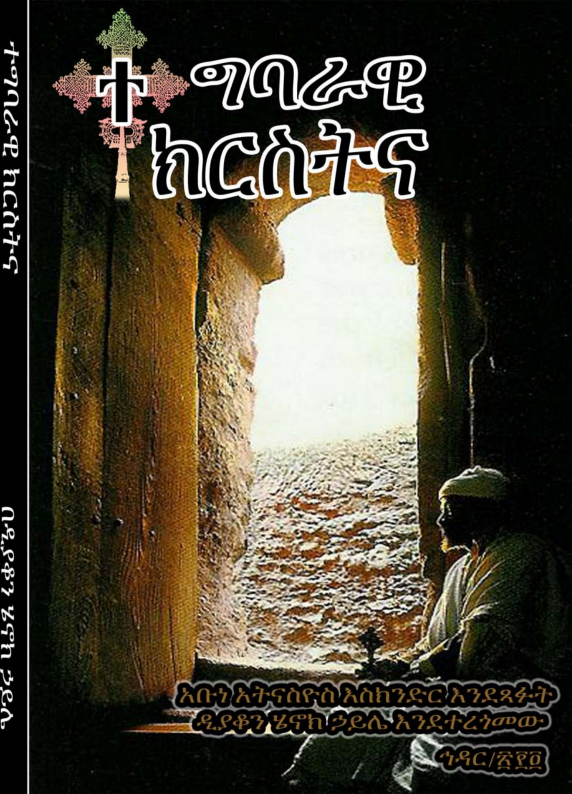


«Practical Sprituality» ከሚለው ከዚህ መጽሐፋቸው ሌላ «Understanding Liturgy» ፣ «The Abomination of Desolation» የሚባሉ መጻሕፍትንና በርካታ ጽሑፎችን ለንባብ አብቅተዋል፡፡ ይህንን መጽሐፍ ወደ አማርኛ እንዲተረጎም ሙሉ ፌቃደኛ የሆኑ ሲሆን በካናዳ ያሉ ኢትዮጵያውያን እንዲያኑበቡትም በቤተ ክርስቲያኒቱ ድረ ገጽ ላይ የአማርኛውን ትርጉም ኮፒ እንዲለቀቅ ፌቅደዋል፡፡

# ቀደም ሲል በተርጓሚው የቀረቡ መጻሕፍት

- **የ** ከብረ ከህነት
- 絶 ቅዱስ ንብርኤል ሊቀ መላእክት
- 絶 ታቦት በሐዲስ ኪዳን
- 🌬 ሊቀ ዲያቆናት ሐቢብ ኒዮርኒስና ሥራዎቹ





# ተግባራዊ ክርስትና

ስቡን ስተናስዮስ ስስክንድር ስንደዛፋት ዲያቶን ሄኖክ ኃይሴ ስንደተፈንመው ጵያ*፬ ዓ.ም* 

FATHER ATHANASIUS ISKANDER

SAINT MARY'S COPTIC ORTHODOX CHURCH KITCHENER, ONTARIO, CANADA www.stmarycoptorthodox.org

# ተግባራዊ ክርስትና

**፳፻፬** ዓ.ም.

የመጀመሪያ ኅትም

መብቱ በሕግ የተጠበቀ ነው!!

© All Rights Reserved.

<u>ስድቴሻ</u> :- 🐞 251 091 2 08 18 29

🖂 24467 / 1000 तेस्त तेशा Email: henok\_tshafi@yahoo.com

**ዮሽፋን ዲዛይን** :- ፍጹሃ<sup>ս</sup> ዓሰ<sup>ս</sup>ሃየሁ

# መታሰቢያነቱ

በፍጹም ትጋትና ትሕትና ቅድስት ቤተ ክርስቲያንን ሲያገሰግል ሰነበረሙና ሰሴሎች የመኖርን ‹ተግባራዊ ክርስትና› በሕይመቱ ሳሳዮን ፤ በተያየን በሕንድ ሴሲት ልዩነት ወደ ሕግዚሕብሔር ሰተመሰደሙ ሰመንድማችን ስዲያቶን ስመኝህ በሳይ ይሁንልኝ! 
‹‹ ጌታ ስቤተሰቦች ምሕረትን (መጽናናትን) ይስፕ... በዚያ ቀን ምሕረትን ሕንዲያንኝ ጌታ ይስጠው!›› ፪ጢሞ. ፩÷፲፮

# MUNITE

ምስጋና የባሕርጹ 7ንዘቡ የሆነ ኃይሱን በድካማችን የሚገልጥ ሰልውል ባሕርጹ ስግዚስብሔር ሰስም ስጠራረ ክብር ደግባሙ! ፤ ስክሲስ ርስስየ ሰሆነች ቀድስት ድንግል ማርያምና ሰቀዱሳን ሁሱ ምስጋና ይሁን!

ቀና ተብብር ሳደረጉዕኝ ስስቡን ስተናስዮስ ስስክንድር ፣ ሙሱ ረቂቁን
በመመዕከት 7ንቢ ስስተያየት ስስጠኝ ሰመንድሜ ሰዲያቆን ኅብረት የሺጥሳ እንዲሁም
በየደረስሁበት 7ጽ ታግሠው ስተመዕከቱዕኝና ቀና ተብብራቸው ሳዕተሰየኝ ሰዲያቆን ማሰደ
ዋሲሁን ፣ ሰዲያቆን ታደስ ፈንታው ፣ሰዲያቆን ስሽቱ ማረ ስስበ መምህራንን ያድዕዕኝ!

‹‹**ሰቀኖች ምስጋና ዴንባዕ!**›› መዝ. ፴፫÷፩

### ተግባራዊ ክርስትና

| պատ                                   |
|---------------------------------------|
| ափ Է տ 5-6                            |
| աղըբ                                  |
| ምስራፍ ስንድ                              |
| ትምህርት ስለ ስስምር                         |
| ምስራፍ ሁስት                              |
| ትምህርት ስለ ፈቃድ                          |
| ምስራፍ ሦስት                              |
| የስሜት ሕዋሳትን መቆጣጠር41-65                 |
| ምስራፍ ስራት                              |
| ስበ ትሙስታዎችና የፈጠራ ሐሳቦች66-76             |
| ሃካስራፍ ስምስት                            |
| የጽፍሬት ኃጢስቶች 77-91                     |
| ምስራፍ ስድስት                             |
| <b>የድቀን መስተል</b> 92-103               |
| ምስራፍ ሰባት                              |
| <b>የሞሀነት</b> 104-113                  |
| ያ <sup>ս</sup> ስራፍ ስ <sup>ያս</sup> ንት |
| ንዡሴና                                  |
| ምስራፍ ዘጠኝ                              |
| መሰየት 134-148                          |

#### ափբյո

ውድ አንባቢያን! ከዚህ ቀደም ‹ክብፈ ክህነት› ፣ ‹ቅዱስ ገብርልስ ሲቀ መሳስክት› ፣ ‹ታቦት በሐዲስ ኪዳን› የሚሉ መጻሕፍትንና ‹ሲቀ ዲያቆናት ሀቢብ ጊዮርጊስና ሥራዎቹ› የተሰኘ የትርጉም ሥራ ይገናላችሁ መቅረቤ ይታወሳል። አሁን ደግሞ ጸሎታችሁ ደግፋኝ ይህንን ‹ተግባራዊ ክርስትና› የሚል መጽሐፍ በእግዚአብሔር ቸርነት ተርጉሜአለሁ።

ቅድስት ቤተ ክርስቲያናችን ከተሰጣቸው ሁለት ዲናር (ብሎይ ኪዳንና ሐዲስ ኪዳን) በላይ አትርልው በርካታ መጻሕፍትን የጻፉ ቅዱሳንን የያዘች ስትሆን በየዘመናቱ ለሚነሣው ትውልድ ጥያቄ ምላሽ ስትሰጥ ኖራለች። እነዚህ መሠረታዊ መጻሕፍትም በየዘመት ከሚኖረው ነባራዊ ሁኔታ ጋር አገናዝቦ መጠቀም እጅግ ወሳኝ ነገር ነው። የተጻፉት የሚበቁ ቢሆኑም በዚህ ዘመን ደግሞ ላለው ትውልድ በሚረዳው መንገድ ማስተማር የቤተ ክርስቲያን የዘወትር ተልዕኮዋ ነው። በዚህም ምክንያት ከተጻፉት እየተቀዳ እየተብራራ በየዘመናቱ መጽሐፍ ይጻፋል።

አንዳንድ ጊዜ እንደ መጽሐፈ መነኮሳት ፣ ተግሣየት የመሳሰሱ መጻሕፍት በዚህ ዘመን ሳለው ትውልድ ሳለው ሰውም ሆነ በዚህ ዓለም ለሚኖሩ የሚጠቅም የማይመስላቸው የዋሃን አሉ። እንዲሁም ፕልቅ ስለሆነ መንፈሳዊነት ከቤተ ክርስቲያን መጻሕፍት ተጠቅሶ ሲነገር ካለመሠልጠንና ከሀገሪቱ የኢኮኖሚ ኃላቀርነት ጋር ተያይዞ የመጣ አቋም መስሎ የሚታያቸውም አሉ። ይህ ‹ተግባራዊ ክርስትና› በሚል ስያሜ የተረጎምሁት መጽሐፍ ግን እንዲህ ዓይነት አቋም ያላቸውን ወገኖች ልብ የሚከፍል ነው ብዬ ተስፋ

አደር ኃስሁ። ይህ መጽሐፍ በቀደምት መጻሕፍት የተጻፉልንን የአባቶቻችንን ታሪኮች በምን መልኩ በሕይወታችን ልንጠቀምባቸው እንደምንችል የሚያሳይና ጥልቅ መንፈሳዊነት በሥልጣኔ የትም ቢደረስ እንኳን ልናስተባብለው የማይገባ አቋም መሆኑን የሚያስረዳ ነው።

የዚህ መጽሐፍ ጸሐፊ አቡን አትናስዮስ እስክንድር ይህን መጽሐፍቸውን ወደ አማርኛ እንድተረጉመው ፣ ‹መንፈሳዊነት› የሚል ርእስ ያሳቸው ብዙ መጻሕፍት በመኖራቸው የመጽሐፉን ርእስ በቀጥታ ተግባራዊ መንፈሳዊነት (Practical sprituality) ብሎ በመተርጎም ፈንታ ተግባራዊ ክርስትና (Practical Christianity) ብዬ እንድተረጉመው በመፍቀድ ፣ ፎቶአቸውንና የመጽሐፉን አዲስ ጎትም በመሳክ ቀና ትብብር ስላደረጉልኝ አመስግናቸዋለሁ። በዚህ የአማርኛ ትርጉም ላይ ለኢትዮጵያውያን ምእመናን ልጆቻቸው መልእክት እንዲጽፉ ስጠይቃቸውም ¹‹‹እኔ ካህን ሆኜ ሳለ በኢትዮጵያ ላሉ አጎቶቼ እና ወንድሞቼ መጻፍን እንደ ድፍረት አቆጥረዋለሁ። በሕኔ ፈቃድ የታተመ መሆኑ ከገለጽህ ይበቃል።›› ብለዋል። ይህም ልላ ተግባራዊ ክርስትና ስለሆነ በፈቃዳቸው ይህንን ሐሳብም አካትቼዋለሁ። ጸሎታችሁ ብትረዳኝ ኔታ ቢፈቅድ ብኖርም መልካም ንባብ!

*ዲያቆን ሄኖክ ኃ*ይሌ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I consider it presumptuous for me to write to my brothers and sisters in Ethiopia since I am only a priest. It is enough that you say that it is being translated with my permission.

#### መማቢያ

ኦሪት ዘፍጥረት ሰው በሕግዚአብሔር መልክ ሕንደተልጠረ ይነግረናል። በዚህም ምክንያት የሰው ልጅ በተልጥሮው በሕርሱ መልክ የልጠረውን ሕግዚአብሔርን የመፈለግ ዝንባሌ አሰው።

ሰው የተፈጠረው በእግዚአብሔር ምሳሌም ነው። ይህም ማስት (ክሴሎች ትርጉሞቹ ጋር) የእግዚአብሔርን በመልካምነት መምስል ማስት ነው። ስለዚህም ሰው የተፈጠረው መልካምና የመልካምነት ምንጭ የሆነውን እግዚአብሔርን ከመምስልና ጥሩ ከመሆን ዝንባሴ ጋር ነው። ይህ ተፈጥሮአዊ ሥጦታ የሰውን ልጅ ጥሩ ወደ መሆን የሚመራው ሲሆን ሕን ልቡና ብለን የምንጠራው ነው። (‹‹ሕግ የሴሳቸው አሕዛብ ከባሕርያቸው የሕግን ትእዛዝ ሲያደርጉ እነዚያ ሕግ ባይኖራቸው እንኳ ራሳቸው ሕግ ናቸውና ፤ አነርሱም ሕሊናቸው ሲመስክርላቸው አሳባቸውም እርስ በእርሳቸው ሲካስስ ወይም ሲያመካኝ በልባቸው የተጻፈውን የሕግ ሥራ

አዳምና ሔዋን ሲወድቁ የሰው ልጅ ባሕርይም የወደቀ ሆነ። ይህ ጊዜም ሰው ልጅ ባሕርይ ከኃጢአት *ጋ*ር ተዋወቀ። ኃጢአትም በሰው ልጅ ፌቃድና እውቀት (ኀሲና) ላይ ትርጉም ያሰው (አሱታዊ) ለውጥን አመጣ። እግዚአብሔርን ከመፈሰግ ዝንባሴ *ጋ*ር የተፈጠረው የሰው ልጅም ፌቃዱ ተበላሽ። ነፃ ፌቃድ የነበረው የሰው ልጅ በኃጢአት በኩል ራስን መውደድንና ፍትወትን ተዋወቀ። ይህም የሰው ልጅን አንደኛው ክቡር የሆነ ሴላኛው

ደግሞ የተዋረደ ስሆኑ ሁስት ልቃዶች (ስልቃድ ምንታዌ) ዳረገው፡፡ የከበረው ልቃድ የመጀመሪያው እግዚአብሔርን የመሻት ልቃድ ሲሆን የተዋረደው ልቃድ ደግሞ የራስን ሕርካታና ደስታ ብቻ የመሻት ልቃድ ነው፡፡

ሕንዲሁም ኃጢአት የሰው ልጅን ኀሲና በርዞ ተፈጥሮአዊውን የመልካምነት ሕግ የሚያፈርስ የክፋትን ሕግ አስተዋውቆታል። (ሮሜ. ፯፥፳፫) ይህም ቅዱስ ጳውሎስ ጥሩ አድርጎ ለገለጸው የመሳቀቅ ሁኔታ ዳርጎታል። ‹‹በሕኔ ማስት በሥጋዬ በጎ ነገር ሕንዳይኖር አውቃለሁና ፌቃድ አሰኝ መልካሙን ግን ማድረግ የለኝም። የማልወደውን ክፉን ነገር አደርጋለሁና ዳሩ ግን የምወደውን በጎውን ነገር አላደርገውም።››

ጌታችን ሰው በሆነ ጊዜ ፣ ሥጋችንንም ባከበረው ጊዜ ደካማ ሥጋችንን ከአምሳክንቱ ጋር በማዋሐዱ የወደቀውን የሰው ባሕርይ ወደ ቀደመው በሕርሱ መልክና ምሳሴ የሆነ አኗኗሩ መሰሰው ፤ በመስቀል ላይ በሞተም ጊዜ ኃጢአት በባሕርያችን ላይ የነበረውን የበላይነት አስወንደ፡፡ በቅድስቲቱ ጥምቀት ደግሞ በኃጢአትና በሞት ላይ ከሬጸመው ድል ጋር በመሳተፍ የመጀመሪያውን ባሕርያችንን ዳግም ለማግኘት እንድንጋደል ዕድል ሰጠን፡፡

በጥምቀት ዳግም ስንወለድ በእኛ የሚኖርና በእኛ (ከእኛም ጋር) የሚሠራ መንፌስ ቅዱስን እንቀበሳለን። ቅዱስ መንፌሱም እግዚአብሔርን የሚመስል ባሕርያችንን ዳግም እስከምናንኝ ድረስ በምናደርገው የሕይወት ዘመን ትግል በጸጋውና በረዳትነቱ ይደግፈናል።

‹‹የሰማይ አባታችሁ ፍጹም እንደሆነ እናንተም ፍጹማን ሁት›› ብሎ ጌታችን ነግሮናል፡፡ (ማቴ. ፩፥፵፰) ጌታችን በጥምቀት ካደሰንና በቅዱስ መንፌሱ ከቀደሰን በኋላ ፍጹምነትን እንድንሻ ሴላው ቀርቶ የሰማይ አባታችንን ፍጹምነትን እንኳን እንድንሻ ያበረታታናል፡፡ ‹የእግዚአብሔር መልክ› ነታችንን ዳግመኛ የማግኘት እውነተኛ ትርጉምና ባሕርያችንን ዳግም የማምጣት የመጨረሻ ግብ ክርስቲያናዊ ፍጹምነት ነው፡፡ የዚህም ሽልማቱ እግዚአብሔርን የሚመስል ፍጹምነታችንን ባጣን ጊዜ ወደ ወጣንበት ወደ ገነት መመስስ ነው፡፡

ወደዚህ ፍጹምነት ለመድረስ ስለሚያስፌልጉን ነገሮች መጽሐፍ ቅዱስ እጅግ ብዙ በሆኑ ቃላት ይነግረናል። ‹‹የዘሳለም ሕይወትን አገኝ ዘንድ ምን ላድርግ?›› (ማቴ. ፲፱÷፲፮)

ጌታችንም መስሰስት ፡- ‹‹ትሕዛነትን ጠብቅ ፤ አትማደል ፤ አታመንዝር ፤ አትስረቅ ፤ በሐስት አትመስክር ፤ አባትህንና እናትህን አክብር ባልንጀራህንም እንደ ራስህ ውደድ አሰው።›› (ማቴ. ፲፱፥፲፯-፲፱) ያም ሰው እንዚህን ሁሉ እንደጠበቀ በነገረው ጊዜ ‹‹ፍጹም ልትሆን ብትወድድ ያስህን ሁሉ ሽጠህ ስድሆች ስጥ መዝንብም በሰማይ ታገኛስህ ፤ መጥተህም ተከተሰኝ አሰው›› (ማቴ. ፲፱፥፳፩) በዚህም ጌታችን ለዚህ ጎልማሳ እንዳስረዳው ሕግን መሬጸም (ፌሪሳውያን የሙሴን ሕግ ጠብቀናል ብለው እንደሚያስቡት ማስብ) አምላክ ወደ ክርስቲያናዊው ፍጹምነት ስደረሱት ለመስጠት ቃል ወደ ነባት ወደ ስማያዊቷ መንግሥት

አያደርስም። ይህም ጎልማሳ ወደዚህ ፍጹምነት ለመድረስ ፈቃደኛ አልነበረም።

ምንም እንኳን ወደ ፍጹምነት ለመድረስ (የዘላለም ሕይወትን ለማግኘት) **ምን** እንደሚያስፈልገን ቢነግረንም **እንኤት** ወደ ፍጹምነት እንደምንደርስ ግን በዝርዝር አይነግረንም፡፡ ለእያንዳንዳችን ትቶታል፡፡ ቅዱስ ጳውሎስ ስለዚህ የነገረን ‹‹የራሳችሁን መዳን በፍርሃትና በመንቀጥቀጥ ፈጽሙ›› ብሎ ነው፡፡ (ፊል. ፪÷፲፪)

እንደ መጽሐፍ ቅዱስ አሳብ በጎ ምግባር በመዳን ሂደት ውስጥ አስፈላጊው ክፍል ነው። ነገር ግን በዚህ ሥራ ላይ ብቻችንን አይደለንም። በእኛ አድሮ በሚኖርና በእኛ በሚሠራው በመንፈስ ቅዱስ በኩል በእኛ የሚሠራ የእግዚአብሔር ጸጋ ጠንካራው ደ*ጋፊያችን* ነው። በቤተ ክርስቲያን የመጀመሪያዎቹ ዘመናት መዳናቸውን ክርስቲያኖች ስመፈጸም በነበራቸው መሻት የመጨረሻውን መሥዋዕትነት ይኸውም ሰማዕትነትን እስከመቀበል ድረስ ምግባርን ይፈጽሙ ነበር። በመጀመሪያዎቹ ሦስት ክፍለ ዘመናት ዐሥርቱ ዋና ዋና የሥቃይ ጊዜያት በሚልዮን ለሚቆጠሩ ክርስቲያኖች ወደ ፍጹምነት ለሚያደርጉት ጥረት እንደ ዕድል ሆኖላቸው ነበር። ስለ ክርስቶስ ደምን ማፍለስም የራስን መዳን ስመፈጸም ተስማሚ ነበር።

ቆስጠንጢኖስ *ንጉሥ* በሆነበትና ለክርስትና ዳግም ሰላም የሚ**ሠጥን አዋጅ ባወጀበት ጊዜ (፫፻፴፩) ክርስቲ**ያኖች መዳናቸውን ይ**ፊ**ጽሙ ዘንድ ልላ መንገድ መፈለግ ነበረባቸው። ብዙዎች

ለድኅነታቸው ሲሉ ወደ ምድረ በዳ ሔዱ ፤ ስለ ክርስቶስ ሲሉ ደማቸውን ማፍሰስ ባይችሉ እንኪን ሰውነታቸው እግዚአብሔርን ደስ የሚያሰኝ ፣ ሕያውና ቅዱስ መሥዋዕት አድርገው ሲያቀርቡ ፈስጉ። (ሮሜ. ፲፪÷፩) ‹‹የክርስቶስም የሆኑቱ *ሥጋ*ን ከክፉ መሻቱና ከምኞቱ ጋር ሰቀሉ።›› (ንላ.ጅ፥፳፬) ‹‹ነገር ግን ለሴሎች ከሰበክሁ በኋላየተጣልሁ *እንዳልሆን ሥጋ*ዬን እየሳሰምሁ አስንዛዋለሁ፡፡›› (፩ቆሮ. Đ÷ÃŽ) የሚሉት ኃይለ ቃላት መነሻዎቻቸው ነበሩ። ልሎች ኃይስ ቃላት ደግሞ ይህንን የፍጹምነት መንገድ እንደ ሩጫ ውድድር አድርገውታል፡-‹‹በእሽቅድድም ስፍራ የሚሮጡት ሁሉ እንዲሮጡ ነገር ግን አንዱ ብቻ ዋጋውን እንዲቀበል አታውቁምን እንግዲያውስ ታገኙ ዘንድ (፩ቆሮ. ፱÷፳፬ ፤ ዕብ.፲፪÷፩)

ሌሎች ጥቅሶች ደግሞ ይህንት የፍጹምነት ጉዞ ጦርነት ይሉታል። ‹‹ከኃጢአት ጋር እየተጋደላችሁ ገና ደምን እስከ ማፍሰስ ድረስ አልተቃወማችሁም›› (ዕብ. ፲፪፥፬) ‹‹አብረሽኝ እንደ ክርስቶስ ወታደር ሆነህ መከራን ተቀበል ፤ የሚዘምተው ሁሉ ለጦር ያስከተተውን ደስ ያሰኝ ዘንድ ትዳር በሚገኝበት ንግድ ራሱን አያጠላልፍም።›› (፪ጢሞ. ፪፥፫-፬) ሌሎች አገላለጾች ደግሞ ከአራዊት ጋር ከሚደረግ ትግል ጋር ያመሳስሉታል። ‹ባላጋራችሁ ዲያቢሎስ የሚውጠውን ፌልጎ እንደሚያገሳ አንበሳ በዙሪያችሁ ይዞራልና›› (፩ጴጥ. ፩፥፰)

በምናባቸውም ይመላለስና ያሳስባቸው የነበረው ከአ*ጋንንት* ጋር የሚያደርጉት ውጊያ ነው፡፡ ‹‹መጋደላችን ከሥጋና ከደም ጋር አይደለም ፤ ነገር ግን ከአለቆች ጋር ፤ ከኃይላት ጋር ከዚህ ዓለም ከጨለጣ ገኘና ጋር በሰጣያዊውም ስፍራ ካለ ከክፋት መንፈሳዊያን ሠራዊት ጋር ነው፡›› (ኤፌ. ፲፥፲፪)

ሕነዚያ የክርስቶስ ሯጮች ክርስቲያናዊውን ፍጹምነት ለማግኘት ከኢጋንንት ጋር ይዋጉ ዘንድ ወደ ምድረ በዳ ሔዱ፡፡ ከጥቂት ጊዜያትም በኋላ ምንኩስና ፍጹምነትን ለማግኘት ምቹ በመሆን ሰማሪትነትን የተካ ሆነ፡፡

የራሳቸውን መዳን ለመፈጸም በሚሞክሩበት ወቅት እነዚህ የክርስቶስ ሯጮች ለእኛ ደግሞ ታላቅ ውለታን ዋሉልን። ክርስቲያናዊውን ፍጹምነት ላይ እንዴት መድረስ እንደሚቻል የሚስረዳ ሰፊ የጽሑፍ ቅርስ አስተላለፉልን። የግብጽ በረሃም ፍጹምነትን ፍለጋ ምርምር የሚካሔድበት ዩኒቨርሲቲ ሆነ። የበረሃው አባቶችም ከፍጹምነት ፍለጋ ውስጥ ዛሬ መንፈሳዊነት ብለን የምንጠራውን ሳይንስ (ፍልስፍና) ፈጠሩ። በዚህ ዩኒቨርሲቲ ውስጥ ምርምሮች ተደርገዋል ፣ በውድቀትም በስኬትም የተጠናቀቁ ሙከራዎችም ተካሒደዋል። የእነዚህ ሙከራዎች ውጤቶችም የበረሃ አበውን ጥበብ ፈልገው በሚመጡ ስዎች አማካኝነት ገሃድ ወጥተዋል። አባቶች ተንድደው በሚሆንበት ጊዜ ብቻ እንጂ ራሳቸው የራሳቸውን አባባል አይጽፉም ፣ ስለ ልምዶቻቸውም አይናንሩም።

የበረሃ አባቶች ኃጢአቶችን ዘርዝረው አስቀምጠዋቸዋል ፣ ለኃጢአት ስለሚያጋልጡ ነገሮችም እንዲሁ። በተጨማሪም እንዴት ከኃጢአቶች ጋር መዋጋት እንደሚቻል በዝርዝር ተናግረዋል።

በበረሃውያን አባቶችን አባባል በተመለከተ አስደናቂው ነገር ስምምነታቸው ነው። አንዳንዶቹ በምሥራቅ በረሃ ሲኖሩ ሌሎቹ በምዕራብ በረሃ ይኖራሉ ፤ ሌሎቹ ደግሞ በሳዕሳይ ግብጽ ፤ ይህ ሆኖ ሳለ ግን የሁሉም የሐሳብ ድምዳሜ ግን አንድ አይነት ነው። ይህ የሐሳብ አንድነትም ነው አባባሎቻቸውን ልብ የሚነኩ የሚያደርጋቸው። ልዩነታቸው በአገላለጽ ስልት ብቻ ነው።

የበረሃውያን አባቶች መንፈሳዊነት ሁስቱ በጣም ጠቃሚ ባሕርያት የሚከተሉት ናቸው ፡- የመጀመሪያው በደቀመዝሙርነት (ተማሪነት) ላይ ያሳቸው ጥብቅነት ነው፡፡ የመንፈሳዊነትን ጥበብ ለመማር የሚፈልግ ማንኛውም ሰው ራሱን ከመምህሩ ጋር ማጣበቅ ይኖርበታል፡፡ መምህራት ለአርድአቶቻቸው ልዩ ልዩ (ለክብር) የሚያበቁ ጥብቅ ፊተናዎችን ስለሚፈትኗቸው ይህ ጉዳይ ቀላል አልነበረም፡፡ ቅዱስ ጳኩሚስ ረድአ ለመሆን ተቀባይነት ከማግኘቱ በፊት በቅዱስ አባ ጵላሞን በአት ደጃፍ ለሦስት ቀናት እንዲለምን ተትቶ ነበር፡፡

ይህንን የመንፈሳዊነት ሳይንስ የመሠረቱና የመንፈሳዊነት ጥናትን ዩኒቨርሲቲ ያቋቋሙ በእርግጥም እንደ አባ ጳውሲና እንደ ቅዱስ እንጦንስ እንደ ቅዱስ መቃርስ ያሉ ፋና ወጊዎች ነበሩ።

ሁስተኛው ጠቃሚ መመሪያ ደግሞ በራስ መተማመንን ሙሉ በሙሉ ማስወንድ ነው። አንድ ረድእ እርሱን ለማስማመድ ሙሉ ሓላፊነትን ለሚወስደው ለመምህሩ በጭፍን (ያለ አንዳቸ ጥያቄ) መታዘዝ ይኖርበታል። መምህራት የአርድእቶቻቸውን ታዛዥነት ለመፈተን ለእኛ ለመረዳት የሚያዳግቱንን ልዩ ልዩ መንንዶች ይጠቀማሉ። ልክ ለረድአቸው ደረቅ በትር ሠጥተው ይህንን አጠጥተህ አለምልም እንዳሉት አባት ያለ ፈተና ማለት ነው። ይህ ታዛዥነትም ለከንቱ አልነበረም ፤ ከሦስት ዓመታት በኋላ ዱላው መብቀልና ፍሬን መስጠት ጀምሮ ነበር። ሌላው ረድእ ደግሞ በአቅራቢያው ጅብ እንዳለ ለመምህሩ ቢነግራቸው ‹‹ይዘኽው ና›› ብለው አዝዘውት ነበር። ዓይኖቹን በአምነት ጋርዶ (በጭፍን እምነት) ወደ መምህሩ ጅቡን ይዞ ቢመጣ መምህሩ ‹‹መልሰው ጅብ

**ሕንዘ**.ህን መመሪያዎች በኢምነት መከተል የቻሉ ልምምዛቸውን ፈጽመው እነርሱም መምህራን ይሆናሉ ፤ የተጣሩትንም ከመምህራኖቻቸው መልሰው ያስተምራሉ። በተሰመደው ሥርዓት በበረሃውያን አበው አባባሎች ‹‹አባ እንዲህ ብሰው ነበር›› ‹‹ብፁ*ዕ* አባታችን *እንዳ*ሉት›› የሚሉ አነ*ጋገ*ሮች የተለመዱ ናቸው ፤ ደቀ መዝሙሩ ለሴሎች የሚናገረው የመምህሩን አባባሎች እንጂ የራሱን አይደለም። በኋላም የእርሱ

ደቀ መዛሙርትም የሚናንሩት የእርሱን አባባሎች ይሆናል *እንዲህ እያስ*ም ይቀጥሳል።

ምንም እንኳን አስደናቂዎች ቢሆኑም የበረዣውያን አበው አባባሎች ለሁሉም ሰው የሚሆኑ አይደሉም። ቅዱስ ጳውሎስ ሰቆሮንቶስ ምእመናን በመልእክቱ እንዲህ ሲል ተናግሯቸዋል ፡- ‹‹ገና ጽ৮ መብልን ለመብላት አትችሉም ነበርና ወተትን ጋትኋችሁ ፤ ገና ሥጋውያን ናችሁና እስከ አሁን ድረስ ገና አትችሉም።›› ፩ቆሮ. ፫÷፪

በበረሃውያን አባቶች አባባሎች ላይ ተመርኩዘው ስለ መንፈሳዊነት በርካታ መጻሕፍት ተጽፈዋል። የ‹ጆን ክሲማክስ› ‹ዘ ላደር ኦፍ ዲቫይን አሴንት› /"The Ladder of Divine Ascent"/ እና የ ‹ጆን ካሲያንስ› ሁስት መጻሕፍት ‹ዘ ኢንስቲቲውትስ› እና ‹ዘ ኮንፍረንስስ› /"The Institutes" and "The Conferences"/ ለሕዚህ ዓይነቶቹ መጻሕፍት ምሳሌዎች ናቸው።

የስድስተኛው ክፍለ ዘመን የሩስያ ኦርቶዶክስ ቤተ ክርስቲያን አባት ቴዎፋን ባሕታዊ የበረሃ አባቶችን አባባሎችን በመሰብሰብና እንዴትም ሥራ ላይ ማዋል እንደሚቻል የራሱን አስተያየቶች በማከል ለመንፈሳዊነት ትልቅ አስተዋጽኦ አድርንል። ይህ መጽሐፍ በመነኮስ ለመነኮሳት የተጻፈ መጽሐፍ ነበር።

‹የብሕትውና መንገዶች› የተሰኘው መጽሐፍ ደግሞ ከላይ ካሉት የተሰየ ነው። የተጻፈው በሃያኛው ክፍለ ዘመን የመጀመሪያ ኢጋማሽ ላይ በአውሮፓ (ፊንላንድ) ይኖር በነበረ ኦርቶዶክሳዊ ክርስቲያን የተጻፈ ነበር። መጽሐ<del>ፉ</del> የበረሃው*ያንን* አበው መንገዶች

በዓለም በሚኖረው ተራ ሰው ዘንድ እንዴት መተግበር እንደሚችሉ የሚያስረዳ መጽሐፍ ነው። ይህን መጽሐፍ የራሱን መዳን ለመፈጸም ለሚተ*ጋ* ሰው ሁሉ ያነብበው ዘንድ የምመክረው ነው።

ይሁንና ሁሉም እንደሚያውቀው በዛያኛው ክፍለ ዘመን አጋማሽ የነበረው ሕይወት በዛያ አንደኛው ክፍለ ዘመን ካለው ሕይወት እጅግ የተለየ ነው። በወቅቱ የነበረው ግብረ ገብና ፈተናዎቹ የተለዩ ናቸው። በየዕለቱ ዓለም በአሉታዊ መንገድ እየተለወጣች ነው።

የበረዛውያን አባቶችን መንገዶችና አካሔዶችን ልንዋስ እና በዛያ አንደኛው ክፍለ ዘመን በሚኖሩ ወጣት ኦርቶዶክሳዊያን በሚያጋጥጣቸው ፊተና ሳይ እንደ መፍትሔ ልናውሰው ግን እንችሳለን።

ከዚህ በታች የምንመስከታቸው ልዩ ልዩ ጽሑፎችም ስዚሁ ዓላማ የሚደረጉ ሙከራዎች ናቸው። ጽሑፎቹ በ፳፻፩ዓ.ም. ዐቢይ ጾም ላይ በኪችነር ኦንታሪዮ ለቤተ ክርስቲያናችን ወጣቶች በሰጠኋቸው ስብክቶች ላይ የተመረከዙ ናቸው።

ስትንጢዎቻችን የተሰጠ ማሳሰቢያ ፡- እካዚህ ጽሑፎች እንዲህ እንዲህ አድርጉ የሚል መልእክት ያላቸው ማዘዣዎች አይደሱም። በጽሑፎቹ ላይ የምታነብቧቸውን ነገሮች ለመተግበር ከመነግታችሁ በፊት እባካችሁ የንስሐ አባታችሁን አማክሩ! አንዳንዶቹ መንፈሳዊ ልምምዶች ለእናንተ የሚመጥኮ ላይሆኮ ይችላሉ ፤ በዚህ ጉዳይ ሊያማክሯችሁ የሚችሉት የንስሐ አባቶቻችሁ ብቻ ናቸው።

በተከታታዩ የክርስቲያናዊ ፍጹምነት ሒደት የመጀመሪያው ደረጃ ፌቃድንና ኅሲናን ዳግም አንድ አድርጎ ሕግዚአብሔርን በመልክና በምሳሴ ወደ መምሰል መመሰስ ነው፡፡ ምእራፍ አንድና ሁለት የሰው ልጅ ሕሲናና ፌቃድ ምን መምሰል እንዳለበት ያብራራሉ፡፡

ቀጣዮቹ ሦስት ምእራፋት በግብረ ገብ ሥርዓት እና ከኃጢአት ጋር በመዋጋት ላይ ያተኩራሉ። የስሜትና የአሳብ ኃጢአቶችም በዚህ ላይ ይዳስሳሉ። ቀጥሎ ያለው ምእራፍ ደግሞ ስለ ድፍረት ኃጢአቶችና ስለተሠወሩ ኃጢአቶች ያትታል። የመጽሐፉ መጨረሻ ክፍል ደግሞ ወደ መንፌሳዊ ፍጹምነት ለመድረስ የሚደረገውን ጉዞ ለመጀመር አስፈላጊ የሆኑ ባሕርያትን ይዘረዝራል።

> እግዚአብሔር እነዚህን ጽሑፎች ለስሙ ክብር *ያድር ጋ*ቸው! አባ አትናስዮስ እስክንድር <u>ጽጀ</u>፬ በዓለ *ዕርጉ*ት

#### ምእራፍ አንድ

## **ትምህርት ስሰ ስስም**ሮ

- **፩. ሕሲናን ከ**ንጂና **ፕቅም አልባ አውቀት ጠብቅ**
- g. በሕሲናህ ውስጥ መንፈሳዊ አውቀትን ትከል

### ጥቅም ስልባ ስሙቀት

ክርስቲያናዊ ፍጹምነትን ለማግኘት የምትፌልግ ከሆነ ሕሊናህን ለነፍስህ ከማይጠቅም ወሬ መጠበቅ አለብህ። እንደ አጋጣሚ ሆኖ ዘመት የመረጃና የመረጃ ጥበብ ዘመን ነው። ዓለም በቲቪ ፣ በመጻሕፍት ፣ በጋዜጦች ብቻ ሳይሆን በመረጃ መረብ ጭምር የሚያጥለቀልቅ መረጃን ከምንጊዜው በላይ እያቀረበችልን ነው። ነገር ግን ይህ ጥቅም የለሽ መረጃ እኔ የአእምሮ ብክለት ብዬ ለምጠራው ችግር ይዳርጋል። በዚህ ዘመን ለሥራቸው ውጤታማነት ቢጠቅምም ባይጠቅምም መረጃን በመረጃነቱ ብቻ የሚፈልጉ የመረጃ ሱስኞች አሉ።

ቅዱስ ጳውሎስ በ፩ቆሮ.፪÷፪ ላይ እንዲህ ይለናል፡‹‹በመካከላችሁ ሳለሁ ከኢየሱስ ክርስቶስ በቀር እርሱም እንደተስቀለ
ሴላ ነገር ላላውቅ ቆርጬ ነበር›› ቅዱስ ጳውሎስን የሚያሳስበው
አውቀት ኢየሱስና ሕይወትን የሚሰጠው መሥዋዕትነቱ ነው፡፡

መክ. ፩÷፲፰ ላይ ደግሞ ፡- ‹‹በጥበብ መብዛት ትካዜ ይበዛልና አውቀትንም የሚጨምር ኀዘንን ይጨምራልና›› ይላል፡፡

ለጥቅም አልባ እውቀት የመጀመሪያው ምሳሌ ዜናን ከመጠን በላይ መመልከት ነው፡፡ በዙሪያችን ባለው ዓለም ላይ ምን እየሆነ እንዳለ ማወቅ መልካም ነው ፤ ይሁንና ክርስቲያናዊውን ፍጹምነት የምትፌልጉ ከሆነ በየቦታው በእያንዳንዱ ደቂቃ የሚሆነውን እያንዳንዱን ነገር ስለማወቅ መጨነቅ ትርፍ ያለው ነገር አይደለም፡፡ ሰዎች ዜናን ለመስጣት ካላቸው የማይረካ ጉጉትና ጥጣት የተነሣ የቴሌቪዥን ጣቢያዎች የሃያ አራት ሰዓት ዜና ሥርጭትን ሊጀምሩ ችለዋል ፤ የሬድዮ ጣቢያዎችም ቀጥለውበታል፡፡

ይህን ምሳሌ ውሰዱ የአ ጄ ሲምትሰን ተከታታይ የፍርድ ሒደት በዓለም ዙሪያ የነበሩ እጅግ ብዙ ሰዎች ከማንኛውም ክስተት በላይ ተመልክተውታል። የገና ጨዋታንስ ይሁን እረዳለሁ ረዥም የፍርድ ሒደትን መከታተል ግን ምን ሲባል ይችላል? ከዚህ ምን ሳንኝ እችሳለሁ? ለነፍሴም ለሥ*ጋ*ዬም ለሕሊናዬም ምንም አሳንኝም!

በዐቢይ ጾም ወቅት የማደርገውን ልንገራችሁ ፤ በሬድዮ ዜናን ከመስማት ፣ ኃዜጦችንና መጽሔቶችን ከማንበብ እከለከላለሁ፡፡ (እንደምታውቁት ቲቪ በዐቢይ ጾም ወቅት እንዳንጠቀም ተስማምተናል፡፡) እመኮኝ! ምንም ነገር አያመልጠኝም ፤ አይጎድልብኝም ፤ ይልቁንስ ሕሊናዬ ከመረጃ ብክለት ነፃ ይሆናል ፤ ስለዚህ በትክክል እንደሚሠራ አምናለሁ፡፡

የአንድ መነኩሴ ታሪክ ስምተን ነበር ፤ ይህ መነኩሴ ከሴሎች መነኮሳት ጋር ሲነ*ጋገር* ቆይቶ ወደ በዓቱ ከሔደ በኋላ እጅግ በተደ*ጋጋሚ* በአቱን ሲዞር አንድ መነኩሴ ተመለከተውና ምን እያደረገ እንደሆነ ጠየቀው ፤ እርሱም መለሰ ‹‹ስናወራቸው የነበርናቸውን ዓለማዊ ወሬዎች እያስወንድኩ ነው ፤ ወደ በአቴ ይገና መግባት አልፈልግም››

ሁለተኛው የማይጠቅም እውቀት ምሳሌ ደግሞ ከንቱ የማወቅ ፍላጎት ነው። አዋቂ ለመሆን ብቻ ሲባል ስለ ብዙ ነገሮች የማወቅ ጥማት። ይህ እንኤት ሊጎዳኝ ይችላል? መልካም አበው እንዳሉት ይህ በጠቅላላ እውቀት መሞላት (መጠቅጠቅ) ከሌሎች የተሻለ አዋቂ እንደሆንኩ ወደማሰብና ወደ ኩራትና ትዕቢት ይመራኛል። እውቀቴንም በሌሎች ፊት ማሳየት ስለምፌልግ ወሬኛ አሆናለሁ። ባሕታዊው ቴዎፋን እንዳለው ከሆነ በመጨረሻ አእምሮአችን ራሱ የምናመልከው ጣፆት ይሆንብናል። ሃሳበ ግትር እንሆናለን ፤ ሁሉን እስካወቅን ድረስም ሌሎችን ለማማከርም ሆነ ምክርን ለመቀበል ፈቃደኞች አንሆንም። ይህም በመንፌሳዊ ጉዳዮችም ጭምር በራስ ወደ መደገፍ የሚመራን የሕሊና ትዕቢት ሲሆን እጅግ አደንኛ ነው።

ክርስቲያናዊውን ፍጹምነት መከተል ከፈለ*ጋ*ችሁ ሕሊናችሁን ከዚህ ዓይነቱ የእውቀት ሱስ ማሳቀቅ አሰባችሁ። ቅዱስ ጳውሎስ በ፩ቆሮ ፫ ÷ ፲፰ – ፲፱ ሳይ ፡- ‹‹ማንም በዚህች ዓለም ጥበበኛ የሆነ ቢመስለው ጥበበኛ ይሆን ዘንድ ሞኝ ይሁን። የዚህች ዓለም ጥበብ በእግዚአብሔር ፊት ሞኝነት ነውና።›› መንፈሳዊ ጥበብና

ዓለማዊ ጥበብ እጅ ለእጅ ተያይዘው ሲሔዱ አይችሎም። የዚህን ዓለም ጥበብ እጅግ የሚሹ ሰዎች ብዙ ጊዜ በእግዚአብሔር የማያምጉ ይሆናሉ። በትዕቢተኛ አእምሮአቸው ተወጥረው አእምሮአቸውን የፌጠረውን እግዚአብሔርን ይክዳሉ። በዚህ የተነሣም ቅዱስ ጳውሎስ ‹‹ጢሞቴዎስ ሆይ በውሽት እውቀት ከተባለ ለዓለም ከሚመች ከከንቱ መለፍለፍና መከራከር እየራቅህ የተሰጠህን አደራ ጠብቅ ፤ ይህ እውቀት አለን ብለው አንዳንዶች ከእምነት ስተዋልና ጸጋ ከአንተ ጋር ይሁን አሜን!›› ፩ጢሞ. ፮÷፳– ፳፩

በመዝ. ፫፪ ÷፫፪ –፫፬ ላይ ነቢዩ ዳዊት እንዲህ አለ ፡- ‹‹ሕኔ የተናቅሁ ነኝ አላወቅሁምም ፤ በአንተ ዘንድም እንደ እንስሳ ሆንሁ፡፡ እኔ ግን ዘወትር ከአንተ ጋር ነኝ ቀኝ እጄንም ያዝኸኝ፡፡ በአንተ ምክር መራኸኝ ፤ ከክብር ጋር ተቀበልኸኝ፡፡›› ጠቢብ ለመሆን ሲባል ሞኝ የመሆን ትርጉም ይህ ነው፡፡ በእግዚአብሔር ፊት ሞኝነትህን ከንለጥህ ቀኝ እጅህን ይይዝሃል ፣ በእርሱም ምክር ይመራሃል ፤ ከክብርም ጋር ይቀበልሃል፡፡

የማወቅ ፍላጎት የሎጥን ሚስት ለጥፋት ዳርጎአታል። እንዲሁም ጌታችን በሐሳዊው መሲሕ ጊዜ ስለማወቅ ጉጉት በተመሳሳይ ምሳሌ አስጠንቅቆናል። ‹‹እንግዲህ በነቢዩ በዳንኤል የተባለውን የጥፋትን ርኩስት በተቀደሰችው ስፍራ ቆሞ ስታዩ፥ አንባቢው ያስተውል፥ በዚያን ጊዜ በይሁዳ ያሉት ወደ ተራራዎች ይሽሽ፥በሰንነትም ያለ በቤቱ ያለውን ሊወስድ አይውረድ፥በእርሻም ያለ ልብሱን ይወስድ ዘንድ ወደ ኋላው አይመለስ።››

ይህም ማለት ሐሳዊውን መሲህ ከማግኘት ወይም ከማየት ወይም ከመስጣት አሻፈረኝ ማለትና መሸሽ ማለት ነው። በጠንካራ የማወቅ ፍላጎት ለማየት የሚሞክሩ ሰዎች ግን እንደ ሎጥ ሚስት ይጠፋሉ። ሉቃ. ፲፯÷፴፩ ተመሳሳይ አሳብ የሚነግረን ሲሆን በሎጥ ሚስት ስኅተት ዳግም እንዳንወድቅ ያሳስበናል። በዚያን ዕለት ‹‹በዚያም ቀን በስንነት ያለ በቤቱ ያለውን ዕቃ ሲወስድ አይውረድ፥ እንዲሁም በእርሻ ያለ ወደ ኃላው አይመለስ።የሎጥን ሚስት አስቡአት።››

በእነዚያ ዕለታት ሰው ቲቪ ለማየት ወይም ሬድዮ ለመስማት ወይም የቅስቀሳ ስብሰባዎቹን ወይም ስለእርሱ ማንኛውንም ነገር ከማወቅ ራስን መግታት አለበት። ቅዱስ ዮሐንስ አፈወርቅ ያስጠነቅቀናል። ‹‹‹ሂዱ ግን አትመትበት› አላለንም ። ነገር ግን አትሒዱ ከእርሱም ተለዩ አለን እንጂ ፤ ምክንያቱም በዚያን ጊዜ ድንቅ ነገሮች እና ታላሳቅ ተአምራት ይደረጋሉና ነው።›› ይህንን ማስጠንቀቂያ ወደ ጎን ትተህ የራስህን የማወቅ ፍላጎት ከተከተልህ ትጠፋለህ።

በዐቢይ ጾም ወቅት ቴሌቪዥን ከመመልከት መከልከል መልካም የሆነው ስዚህ ነው፡፡ ራሳችንን መግታት ከስመድን ደግሞ ሐሳዊው መሲህ ቢመጣም ከማየት መከልከልና ወደ ሕርሱ ይሰበስበን ዘንድ በደመና የሚመጣውን ጌታ በመጠባበቅ ዓይናችንን ወደ ስማይ ማቅናት ይቻስናል፡፡

ሴሳው የክፋ የማወቅ ፍላታት ደግሞ ስለ አስማት ፣ ጥንቆሳና ስለመሳሰሉት የማወቅ ፍላታት ነው። ይህም በአ*ጋንንት* 

ወደ *መያዝ ራስን* ወደ ማጥፋትና ሰዎችን ወደ *መግ*ደል የሚያደርስ ነው።

ሕስከ አሁን ጥቅም ስለሌለው እውቀት ተነጋገርን ፤ አሁን ደግሞ እስቲ ስለ ጎጂ እውቀት እናውራ። ይህም ስለሌሎች ሰዎች የማወቅ ፍላጎት ሲሆን መጽሐፍ ቅዱስ ‹በነገር የሚገባ› የሚለው ነው። ፩ጴጥ. ፬÷፲፰ እንዲህ ይላል ፡- ‹‹ከእናንተ ማንም ነፍስ ገዳይ ወይም ሴባ ወይም ክፉ አድራጊ እንደሚሆን ወይም በሌሎች ጕዳይ እንደሚገባ ሆኖ መከራን አይቀበል››

ስለሌሎች ሰዎች ጉዳይ የማወቅ ሱስ የአሉባልታና የሐሜት ሥር ነው። ዲያቢሎስ የሰውን ጉዳይ ለማወቅ የምትፌልጉት ልትረዷቸው ስለምትችሉ ነው ብሎ ሲያሳምናችሁ ይችሳል። ነገር ግን በምን ዓይነት በሽታ እንደታመመ ሳሳውቅ ለታመመ ሰው ልጸልይ እችሳለሁ። አንድን ሰው ቤቱን በስንት እንደግዛው ሳሳውቅ ወደ አዲስ ቤቱ ሲዘዋወር ሳግዛው እችሳለሁ። አንድን ሰው ምን ያህል ደመወዝ እንደሚከፈለው ሳሳውቅ ስሳንንው አዲስ ሥራ እንኒን ደስ ያለህ ልለው እችሳለሁ።

ከሴሎች በተሰየ ወጣቶች የጓደኞቻቸውን ምሥጢሮች የማወቅ ሱስ አሰባቸው፡፡ ‹ምሥጢርህን ካልነገርከኝ ጓደኛዬ አይደስህም› ‹ምሥጢሬን ልነግርህ የምችሰው የአንተን ከነገርከኝ ብቻ ነው› ይባባሳሉ፡፡ ይህ ግን ጎጂ አውቀት ነው፡፡ መጽሐፍ ቅዱስ ‹በነገር መግባትን› ነፍስ ገዳይ የመሆንና የመስረቅ ያህል ክፉ መሆኑን ይገልጻል፡፡

ብዙ ሰዎች ስለእነርሱ ማወቅ ስለሚፈልጉ ወዳጆቻቸው ተማርፈው ይነግሩኛል። አንዳንድ ሰዎች እንደውም ‹‹ሰዎች የግል ጉዳዮቼን እንዲያውቁብኝ ስለማልፈልግ ለመዋሽት እንደዳለሁ›› ብለውኛል። ለዚህ የምሰጠው መልስ ግን ‹‹አትዋሹ! ጉዳዩ የግል ጉዳይ መሆኑን ብቻ ንገሯቸው›› የሚል ነው። ከተቆጡና ሲያናግሯችሁ ካልወደዱ አትጨነቁ ፤ እውነተኛ ጓደኞቻችሁ አይደሉም ማለት ነው። እውነተኛ ጓደኞች ምሥጢርን ለማውጣጣት ከመገፋፋት ይልቅ የጓደኞቻቸውን የግል ጉዳዮች ያከብራሉ።

### መንፈሳዊ ስሙቀት

ሁሳችንም መጽሐፍ ቅዱስን አንብበናል ጥቅሶችንም እናስታውሳለን ፤ ይህ ሆኖ ሳለ ግን በእርግጥ ጥቅሶቹ የደዟቸውን መንፈሳዊ ጽንስ ሃሳቦች በአእምሮአችን ውስጥ ተክለናቸዋል?

በዘዳ. ፯÷፯–፱ ላይ ተነግሮናል ፡- ‹‹ሕኔም ዛሬ አንተን የማዝዘውን ይህን ቃል በልብህ ያዝ።ለልጆችህም አስተምረው፥ በቤትህም ስትቀመጥ፥ በመንገድም ስትሄድ፥ ስትተኛም፥ ስትነሣም ተጫወተው። በእጅህም ምልክት አድርገህ እስረው በዓይኖችህም መካከል እንደክታብ ይሁንልህ። በቤትህም መቃኖች በደጃፍህም በሮች ላይ ጻፈው።››

ይህም ማስት በመጽሐፍ ቅዱስ ላይ ያነበብነው ነገር በሚገባ ቀስመን የአስተሳሰባችን ሒደት አካል እስከሚሆኑ ድረስ በልባችንና በአእምሮአችን ላይ ማተም አሰብን ማስት ነው፡፡ እነዚህን ምሳሌዎች እዩ፡-

መጽሐፍ ቅዱስ በሱቃስ ፮÷፳፮ ላይ እንዲህ ሲል ነግሮናል ‹‹ሰዎች ሁሱ መልካም ሲናንሩሳችሁ፥ ወዮሳችሁ፤ አባቶቻቸው

ለሐስተኞች ነቢያት እንዲሁ ያደርጉላቸው ነበርና።›› እንዲሁም በድ ጋሚ በሱ ቃስ ፮÷፳፪–፳፫ ላይ ‹‹ሰዎች ስለ ሰው ልጅ ሲጠሎአችሁ ሲለዩአችሁም ሲነቅፉአችሁም ስጣችሁንም እንደ ክፉ ሲያወጡ፥ ብፁዓን ናችሁ።እነሆ፥ ዋጋችሁ በሰጣይ ታላቅ ነውና በዚያን ቀን ደስ ይበላችሁ ዝለሱም፤ አባቶቻቸው ነቢያትን እንዲህ ያደርጉባቸው ነበርና።›› ይላል።

በዚህም መሠረት ከመመስገን ይልቅ መነቀፍ የበለጠ ብፅዕና ነው። ሰዎች ሲያመስግኍኝ ለእኔ መንፈሳዊነት አደገኛ እንደሆነና ሰዎች ሲነቅፉኝና በሐሰት ክፉ ሲናገሩብኝ ማመስገንን በአእምሮዬ ውስጥ ተክዬዋለሁ? የማይቻል ነገር ነው ልትሱ ትችሳሳችሁ ግን መሆን ያለበት ነው።

አቡን ዮሐንስ የተባሉ አባት በየሳምንቱ ሐሙስ ሐሙስ በአቅራቢያቸው ወዳለ አንድ መንደር ለማስተማር ይሔዱ ነበር። በግብፅ እንደተለመደው ወደዚያች መንደር ለመሔድ ሲሳልሩ ከአንድ ሴላ ሰው ጋር መዳበል ነበረባቸው። በዚህ ጊዜ አንድ አክራሪ ሙስሊም ሁልጊዜ በተመሳሳይ ሰዓት አብሯቸው ይሳልር ነበር። ሲሳልሩ ሲንቡ ታዲያ ፊቱን ዞር ያደርግና ይተፋ ነበር! ይህን አስነዋሪ ድርጊት ለዓመታት ይልጽም ነበር። አንድ ቀን ጳጳሱ ሲሳልሩ ሲመጡ ያ ሰው አልነበረም።

አቡን ዮሐንስ ከልባቸው አግነው እግዚአብሔርን መጠየቅ ጀመሩ ‹‹ጌታዬ ይህንን በረከት ስምን አስቀረህብኝ? ይህንን በረከት ከዚህ በሳይ እቀበል ዘንድ እንደማልንባ የወሰንከው በኃጢአቶቼ መብዛት ይሆን?››

ሌላው የተቀደሰ ትውስታ ባለቤት ደግሞ የማይታክቱት የእግዚአብሔር ሥራተኛ ጳጳሱ አቡን ሳሙኤል ነበሩ። እኚህ አባት እንደተለመደው ብዙ ጠላቶች ነበሯቸው ፤ እጅግ አስጸያራ መልእክቶችን እየጻፉ በደብዳቤ መልክ ይልኩሳቸው ነበር። እሳቸውም እነዚህን አስጸያራ ስድቦች በመሳቢያቸው ውስጥ ያስቀምጡአቸው ነበር። በሚከፋቸውና በሚተክዙ ጊዜ ማኅደራቸውን ክፍተው እነዚህን ደብዳቤዎች ያነብቡ ነበር ፤ ከዚህ በኋላ የመታደስ ስሜት ይሰማቸዋል ምክንያቱም ነቀፋዎቹን ሲያነብቡ በእያንዳንዱ ስድብ ውስጥ በረከት እንዳለ ስለሚያዩ ነበር። በመጽሐፍ ቅዱስ ላይ የምናነብበውን በልባችን ውስጥ መትከል የምንለው እንግዲህ ይህንን ነው።

አባቶቻችን ስድብን የመቀበልና ምስጋናን ያለመቀበል ሥልጠናን በተገቢው መንገድ ወስደዋል፡፡ ‹ፓራዳይዝ ኦፍ ፋዘርስ› የተባለው መጽሐፍ አሕምሮን ስለመግዛት ሁለት አስደናቂ ታሪኮችን ይነግረናል፡፡

አንድ አባት ወጣኒ ደቀመዝሙሩን አለው ‹ሒድና ሙታንን
ተሳደብ› ፤ ወደ መቃብር ሔዶ ቀኑን ሙሱ ሙታንን ሲሳደብ ዋለ።
በቀጣዩ ቀን ደቀ መዝሙሩን አለው ‹ሒድና ሙታንን አመስግን!›
ወደ መቃብር ሔዶ ምስጋናውን ሲያወርድ ዋለ። ጣታ ሲመለስ
መምህሩ ጠየቀው ‹‹በስደብካቸው ጊዜ ሙታኑ ተሰጣቸው?››
‹‹የለም አልተሰጣቸውም›› አለና መለስ ፤ ደግሞ ጠየቀው
‹‹ስታመስግናቸውስ?›› አለው ፤ ‹‹የለም አልተሰጣቸውም›› አለው።
አረጋዊውም ‹‹ሒድ አንተም እንዲህ ሁን!›› ብሎ ነገረው።

ሴሳው ታሪክ ደግሞ መነኩሴ ይሆን ዘንድ ወደ ገዳም ስለሔደ የሀብታም ቤተሰብ ልጅ ስለሆነ ወጣት ነው። መምህሩ ‹‹ስድብን በደስታ ለመቀበል ራስህን አስለምድ›› ብለው ነገሩት። ዙሪያውን ቢፌልግ በገዳሙ ውስጥ ሕርሱን የሚሰድበው የለም። ስለዚህ ወደ መንደር ሔዶ ወደ ገዳም መጥቶ ስድብን በደስታ መቀበልን እስከሚለምድ ድረስ እንዲሰድበው አንድ ሰው ቀጠረ።

አንድ ቀን ከሴሎች መነኮሳት *ጋር* ወደ ከተማ ተልኮ ሳለ አንድ ቁጡ ሰው የስድብ ናዳ ሲያወርድበት በደስታ መሳቅ ጀመረ። ሴሎቹ መነኮሳት ለምን እንደሚስቅ ቢጠይቁት ‹‹ለዚህ (ለመሰደብ) ስክፍል ነበር ፤ አሁን ግን በነፃ አገኘሁት!›› አላቸው፡፡

መጽሐፍ ቅዱስ በ፩ዮሐ. ፪÷፲፭ ላይ ሕንዲህ ይለናል ፡‹‹ዓለምን ወይም በዓለም ያሉትን አትውደዱ፤ ጣንም ዓለምን ቢወድ
የአባት ፍቅር በሕርሱ ውስጥ የለም።›› ሕንዲሁም በያዕቆብ ፬÷፬፡‹‹ዓለምን መውደድ ለሕግዚአብሔር ጥል ሕንዲሆን አታውቁምን?
ሕንግዲህ የዓለም ወዳጅ ሲሆን የሚፈቅድ ሁሉ የሕግዚአብሔር ጠላት
ሆኖአል።›› ይላል።

ይህንንስ በአእምሮአችን ውስጥ ተክለነው ይሆን? የፍጹምነት መንገድ ዓለምንና በዓለም ያሉትን ነገሮች ሁሉ መናቅ ነው። ቅዱስ ጳውሎስ ‹‹ከሁሉ ይልቅ ስለሚበልጥ ስለ ክርስቶስ ኢየሱስ ስለ ጌታዬ እውቀት ነገር ሁሉ ጉዳት እንዲሆን እቈጥራለሁ፤ ስለ እርሱ ሁሉን ተጕዳሁ፥በእርሱ እገኝ ዘንድ ሁሉን እንደ ጕድፍ እቈጥራለሁ›› ብሏል። ፊል. ፲÷፲፰

ቅዱስ ጳውሎስ በዓለም ያለውን ነገር ሁሉ ሕንደ ጉድፍ ቆጥሮ የክርስቶስን እውቀት ያገኝ ዘንድ ሁሉን አጣለሁ አለ፡፡ የቆሻሻ ገንዳ! በልባችሁ ውስጥ ይህች ዓለም ትልቅ የቆሻሻ ገንዳ ሕንደሆነችና በውስጧም ያሉት ሁሉ ቆሻሻና ጉድፍ መጣያ እንደሆኑ ታስባላችሁ? አሁንም መኪና ባየሁ ጊዜ የምመሰጥና በአድናቆት የማከብረው ከሆነ ይህ መኪና የጣመልከው ጣዖት አልሆነብኝም ትላላችሁ?

አስታውሳለሁ አንድ ቀን ወጣቶችን አሳፍሬ ከሚሲሳው ጋ ወደ ኪችነር እያመጣሷቸው ነበር። ሁሉም የሚያወሩት ስለ መኪኖች ነበር። የመኪኖች የተጨራመተ አካል በጭነት መኪኖች ላይ ተጭኖ አይታችሁ ታውቃላችሁ? ወይም ዝጎ የወደቀ የተጣለ መኪና አሳያችሁም? ለዓይን ያስቀይጣል። ሁልጊዜ መኪና ስትመኙ አስቀያሚ የብረት ቁርጥራጭ እንደሚሆን አስቡ። አእምሮአችሁን ዓለጣዊ (ምድራዊ ነገሮችን) እንዲንቅና መንፈሳዊውን ፍጹምነት እንዲመኝ አለጣምዱት።

መጽሐፍ ቅዱስ እንዲህ ይላል ፡- ‹‹ትሪግሥተኛ ሰው ከኃይል ሰው ይሻሳል፥ በመንፈሱም ሳይ የሚገዛ ከተማ ከሚወስዱ ይበልጣል።›› ምሳ. ፲፯÷፴፪

ቁጣን መቆጣጠር ጥንካሬ እንጂ ደካማነት አለመሆኑን በአእምሮዬ ውስጥ ቀርጬዋለሁ? የቁጣን ቃላት በቁጣ ቃላት ወይም ክፉን በከፉ መመለስ ቀላል ነው ፤ ቀላሉና የደካሞች መንገድ ይህ ነው። ንዴትን መቆጣጠርና እንደ ክፉ አመጣጥ አለመመለስ ማን ጥንካሬና ታላቅነት ነው። አንዴ ሲመቱ ሴላን

በዘጠናዎቹ ውስጥ የተፈጸመ እውነተኛ ታሪክ እነሆ። አንድ መነኩሴ *የገዳሙን አስፈላጊ ዕቃዎች ለማ*ሳደስ ተልኮ ወደ ካይሮ *መ*ኪና እየነዳ ይሔዳል። ከካይሮ ጠባብ *ጎዳ*ናዎች በአንዱ እየነዳው የመኪናውን ባለቤት አጠያይቆ ያገኘውና ይቅርታ ጠይቆ ለማሳደሻ ልክፈል ይሰዋል። የመኪናው ባለቤት ግን አክራሪ ነበር ፤ በክርስቲያኖች ላይ ያለውን ጥላቻ ለመወጣት ጥሩ አ*ጋ*ጣሚ ሆነለት፡፡ ስለዚህም መነኩሴውን መሳደብ ጀመረ ፣ አልፎም በጥፊ መታው፡፡ መነኩሴው ምንም ሳይል ሴላኛውን ጉንጩን ሰጠው፡፡ በዚህን ጊዜ ሰውዬው ልቡ ተነክቶ ፣ አልቅሶም መነኩሴውን ይቅርታ ጠየቀ ፤ እንዲህም አሰው ፡- ‹‹መጥፎዎች እንደሆናችሁ ይነፃሩናል ፤ ነገር ፃን ከእኛ ትሻላላችሁ!›› ወደ ካይሮ ለምን *ሕንደመጣ*ም ጠየቀው። *ዕቃ ስ*ማሳደስ *ሕን*ደመጣ ሲነግረው ሕርሱም *እንዲህ ዓይነቶቹ ዕቃዎች የሚሠሩ*በትና የሚታደሱበት *የሥራ* መስክ ላይ እንደተሠማራ ነገረው። ከዚህ በኋላ ዕቃዎችን በነፃ ከማደስ አልፎ ሁልጊዜ ለእድሳት ሲመጣ ወደሴላ ቦታ እንዳይሔድ ቃል አስንባው።

ቅዱስ ጳውሎስ በፊል. ፩÷፳፫ ላይ ሕንዲህ ብሏል፦
‹‹በሕንዚህም በሁለቱ ሕጨነቃለሁ፤ ልሄድ ከክርስቶስም *ጋር* ልኖር
ሕናፍቃለሁ፥ ከሁሉ ይልቅ ሕጅግ የሚሻል ነውና›› ሕንዲሁም በፊል.

፩÷፳፩ ላይ ‹‹ለሕኔ ሕይወት ክርስቶስ፥ ሞትም ጥቅም ነውና››
በሕርግጥ ሞት ጥቅም እንጂ ጉዳት አለመሆኑ በአሕምሮአችሁ
ውስጥ ተተክሎአል? መሔድ ከክርስቶስ ጋር መኖር ከሁሉ ይልቅ
የሚሻል መሆኑስ? ዓይን ያላያትን ጆሮ ያልሰማትን በሰው ልብ
ያልታሰበችውን የሕግዚአብሔርን መንግሥት መመኘትንስ
አሕምሮአችሁ ለምዷል? የሞትና የሕይወት እውነተኛ ትርጉምንስ
በተገቢው መንፈሳዊ አረዳድ ተረድታችሁታል?

#### ምክራፍ ሁለት

### ትምህርት ስለ ፈቃድ

ቅዱስ ጳውሎስ ‹‹በውስጡ ሰውነቴ በእግዚአብሔር ሕግ ደስ ይለኛልና፥ነንር ግን በብልቶቼ ከአእምሮዬ ሕግ ጋር የሚዋጋውንና በብልቶቼ ባለ በኃጢአት ሕግ የሚጣርከኝን ሴላ ሕግ አያለሁ።›› ሲል ነግሮናል፡፡ ሮሜ. ፯÷ጵ፪–ጵ፫

አባቶች ይህንን ሲያብራሩ በእኛ ዘንድ ሁለት ፈቃዶች እንዳሱ ያስረዳሉ። ታላቅ የሆነውና የክበረው ፈቃዳችን ‹‹ክርስቶስ በእግዚአብሔር ቀኝ ተቀምጦ ባለበት በላይ ያለውን የሚሻ›› የውስጣዊው ሰውነታችን ፈቃድ ነው። (ቆላ፫÷፩) የተዋረደውና ታናሽ የሆነው ፈቃዳችን ደግሞ እርካታን ብቻ የሚሻው ፈቃዳችን ወይም ‹የኃጢአት ሕግ› ሲሆን ዓለምንና የሥጋ አምሮቱን ብቻ የሚከተል ነው። ቅዱስ ጳውሎስ እንደተናገረው እንዚህ ሁለት ፈቃዳት በውጊያ ላይ ናቸው። (ሮሜ. ፯÷፳፫)

በሚያሳዝን ሁኔታ ብዙውን ጊዜ ታላቅ የሆነውን ፈቃዳችንን የሚያሸንፈው የተዋረደውና ታናሽ የሆነው ፈቃዳችን ነው። ስለዚህ የኃጢአት ሕግ ወይም የተዋረደው ፈቃድ ወይም የራስን ሕርካታ ብቻ የሚሻው ፈቃዳችን የሚመራው በቀንደኛው ጠላታችን በዲያቢሎስ ነው እንዲሁም በልዕልና ያለው ፈቃዳችን በጸጋው ይመራል ልንል ማስትም አያስፈልግም።

የክርስቲያናዊ ፍጹምነት ዓላማ ሁኔታዎችን ማስዋወጥና ሥጋዊ **ፈቃዳችንን ለመን**ፈሳዊው ፈቃዳችን ማስማረክ ነው። ይህ

ግብ እጅግ ፈታኝ ነው ፤ ቅዱስ ጳውሎስ ራሱ እንዲህ ሲል ኅዘኑን ገልጧል ፡- ‹‹ሕኔ ምንኛ ጎስቋላ ሰው ነኝ! ለዚህ ሞት ከተሰጠ ሰውነት ጣን ያድነኛል?›› (ሮሜ.፯÷፳፬)

ዲያቢሎስ እጅግ ተንኮለኛ ነው ፤ ሥጋዊ ፌቃዳችንን ስመንፈሳዊው ፌቃድ ሰማስንዛት ብንችል እንኳን ስልቱን ይቀይራል። መንፈሳዊውን ፌቃዳችን ከአጋ እግዚአብሔር የተሰየ እንዲሆን አድርጎ ያበላሽዋል። ምንም እንኳን እያደረግን ያለነው ነገር መልካም ቢሆንም ፤ ከእግዚአብሔር ፌቃድ ውጪ በሆነና እግዚአብሔርን ደስ በማያስኝ መንገድ ካደረግነው ዋጋ አይኖረውም።

ይህ ባይሳካለት እንኳን ሴላ ስልት ይሞክራል። በልባችን ውስጥ የኩራትና የጻድቅነት ስሜት እንዲያድርብን ያደርግና በጽድቃችን ልናገኘው የሚገባንን ዋ*ጋ* ያሳጣናል።

በዚህ ውጊያው ምን ያህል የተወሳሰበ ሕንዴሆነ የተረዳን ይመስለኛል! እናም እስከ መጨረሻይቱ እስትንፋስ ድረስ መዋጋት ይጠበቅብናል። ቅዱስ ጳውሎስ በዕብ. ፲፪÷፬ ላይ ያስጠነቅቀናል ፡- ‹‹ከኃጢአት ጋር እየተጋደላችሁ ገና ደምን እስከ ማፍሰስ ድረስ አልተቃወማችሁም›› በኤፌሶን መልእክቱም እንዲህ ሲል ያሳስበናል ፡- ‹‹መጋደላችን ከደምና ከሥጋ ጋር አይደለምና፥ ከአለቆችና ከሥልጣናት ጋር ከዚህም ከጨለማ ዓለም ገገናች ጋር በሰማያዊም ስፍራ ካለ ክክፋት መንፈሳውያን ሠራዊት ጋር ነው እንጂ።ስለዚህ በክፉው ቀን ለመቃወም፥ ሁሉንም ፈጽማችሁ ለመቆም እንድትችሉ የእግዚአብሔርን ዕቃ ጦር ሁሉ አንሡ።›› ኤፌ. ፯÷፲፪–፲፫

ቅዱስ ጴጥሮስም ‹‹በመጠን ኑሩ ንቁም፥ ባላ*ጋራችሁ ዲያብ*ሎስ የሚውጠውን ፌል*ጎ እን*ደሚ*ያገግ አን*በሳ ይዞራልና›› ብሎ መክሮናል፡፡ (፩ጴጥ. ፩÷፰)

ይህ ሕንድንዋ*ጋ*ና ሕንድናሽንፍ የምንጠበቅበት ብዙ ትግል የሚጠይቅ ጦርነት ነው። ሕጅግ ፌታኝ ነው ትሎ ይሆናል ፤ ኔታችን ኢየሱስ ክርስቶስም መቶ በመቶ ይስማማበታል። ‹‹ወደ ሕይወት የሚወስደው ደጅ የጠበበ፥ መንገዱም የቀጠነ ነውና፥ የሚያገኙትም ጥቂቶች ናቸው›› (ማቴ. ፯÷፲፬)

አስደሳቹ ዜና ባላ*ጋራችን ዲያ*ቢሎስ ፣ *የሚያገግ*ው አንበሳ ነፃ *ፌቃዳችንን መን*ካትና ማስገደድ ግን አይችልም። የሚችሰው *ዕቃዎችን እን*ደሚሽጥ ጥሩ ነ*ጋ*ዴ መሆን ብቻ ነው። የቀረበውን *ዕቃ* ወድዶ መግዛት ወይም አለመቀበል የእኛ ሙሉ መብት ነው።

ወደ ካናዳ ለመጀመሪያ ጊዜ ስንመጣ ቶሎ ከጥቅም ውጪ ሲሆኑ የሚችሉ ዕቃዎችን በሚሸጡ ብልጣ ብልጥ ነጋኤዎች በተደጋጋሚ ተሞኝተን ነበር። አሁን ግን ነጋኤዎች የሚነግሩንን ሁሉ ማመን እንደማይገባን ተምረናል። ብዙዎቹ እየደወሉ በማይሆን ተስፋ ሲሞሱንና ሲደልሱን ይሞክራሉ ፤ እንዴት ጠንቃቃ መሆን እንዳለብን ስለተማርን ሴላ ድርድር ውስጥ ሳንገባ በአጭሩ እንገታዋለን። አንዳንኤም ከውትወታቸው ለመላቀቅ ስትሉ ቆጣ ልትሉ ትችላላችሁ።

ሕንዲህ ዓይነቶቹ ልጣብልጦች በወጥመዳቸው ውስጥ ሕንድትንቡ ለማሳመን ልዩ ልዩ ዘዴዎችን ይጠቀማሉ፡፡ ይህንን ጣቢያ መቼም ሁሳችሁም ታስታውሱታሳችሁ ‹‹ሕንኳን ደስ አሳችሁ

ወደ ጃማይካ ለመሔድ የነፃ ትኬት አሸናፊ ሆናችቷል!!›› ወይም የቴሌቪዥን ተሸላሚ ሆናችቷል የሚሉ! ብልሆች ከሆናችሁ ሽን7ላቸውን ከንቱ ልታደርጉት ትችላላችሁ! እኔ በማሌ በነፃ መውሰድን ሃይማኖቴ አይፊቅድም ብዬ አሳፊራቸዋለሁ!

የዲያቢሎስም እንዲሁ ተመሳሳይ ነው ፤ ጣታስያዎችን ሲጠቀም ይችላል። እናንተ ካልፌስጋችሁ ግን ምንም ጣድረግ አይችልም። ቅዱስ ጴጥሮስ እንዳለው በመጠን የምትኖሩ ንቁዎች ከሆናችሁ ጣታስያዎቹን ቢቀያይር እንኳን ድሱ የእናንተ ይሆናል። ዲያቢሎስ ወደ እኛ የሚልካቸውን መደለያዎች እንኤት ልንቋቋም እንችላለን? የመጀመሪያው ነገር ጸሎት ነው። ደካጣነታችሁን ወደ ኔታችን አምጡት በአጋፔ ጸሎታችን እንደምንለው ‹‹ጻድቅ በጭንቅ የሚድን ከሆነ እኔ ኃጥሎ የት ልቆም እችላለሁ? በድካሜና በተሰባሪነቴ የቀኑን ሸክምና ቃጠሎ መታገሥ አልቻልሁም።›› ብላችሁ ለምጉ። ከቅዱስ ጳውሎስ ጋር ‹‹ለዚህ ለሞት ከተሰጠ ሰውነት ጣን ያድነኛል?›› ብላችሁ አልቅሱ! ከመዝሙረኛው ጋርም ‹‹ድውይ ነኝና አቤቱ፥ ጣረኝ ›› (መዝ. ፯÷፪) በእግዚአብሔር ፊት ደካጣነቱን የሚገልጽን ሰው ዲያብሎስ ሊያጠቃው አይችልም።

ሁለተኛው ነገር ኃጢአትን መጥላትና የኃጢአት ነጋዴ የሆነውን ዲያቢሎስን እንዴት መጥላት እንደሚቻል ራስን ማስተማር ነው። ከራት ላይ የሚያስነሷችሁን ነጋዴዎች መቋቋምን እንደምትለምዱ ሁሉ ኃጢአትንና ዲያቢሎስን መጥላትን ተማሩ። ሁላችንም በመጨረሻ በክርስቶስ የፍርድ ወንበር ፊት እንደምንቆምና የኃጢአት ደመወዝ ሞት እንደሆነ አትርሱ። የአጋፔ (ጸሎትን)

ቃሳት አስታውሱ ‹‹እነሆ በጌታ የፍርድ ወንበር ፊት የምቆም ነኝ ፤ በኃጢአቴ አፍራለሁ ፣ እጨነቅማለሁ!!››

ጸሎትና የፍርድ ቀንን ማሰብ የመከላከያ መንገዶቻችሁ ናቸው። ነገር ግን ጠሳት ሲያጠቃኝስ ምን ማድረግ እችላሰሁ? አንድ ምሳሌ እንውሰድ ፡-

ስምሳሌ አንድ ሰው ሰደበህ እንበል። ወዲያው የኃጢአት አቅራቢው (ዲያቢሎስ) ወደ አንተ ቀርቦ ለክብርህ እንድትቆምና በዚያ ሰው ፊት ፈሪ መስለህ መታየት እንደሌለብህ ይመክርሃል። ነገሩን የጀመርከውም አንተ አለመሆንሀንና ምንም ብታደርግ ራስሀን ለመከላከል ያደረግኸው እንደሆነ ይነግርሃል፡፡ ይህ ሹክሹክታ ይደ*ጋጣ*ል። የአንተ ምላሽ ግን ይህ ሹክሹክታ የሰይጣን መሆኑን ማስታወስ ነው። ለራስህ ‹‹እስቲ ቆይ! በዚህ ምክር ነጋኤው ዲያቢሎስ የቁጣና የበቀልን ኃጢአቶች ሲሸጥልኝ ሕያግባባኝ ነው፡፡›› በል። የተሸጠልህ ኃጢአት ምን እንደሆነ ለይ ፤ ከዚያም ወደ ልብህ ሳይደርስና ስሜትህን ሳይንዛ በፊት በቁጥጥር ሥር አውሰው። ከዚያም ‹‹ከኋላዬ ሒድ አንተ ሰይጣን›› ብለህ አባርረው፡፡ ዲያቢሎስ ይህንን ሰምቶ ከኋላዬ ይሔዳል ብለህ አትገምት። እዚህ *ጋ*ር ከዚህ በፊት ያየናቸው ራስን የመጠበቂያ መንገዶች ሥራ ላይ ሲውሱ ነው። እንዲህ ያሉትን የዲያብሎስ ምክሮችን ለመጥላትና እንደ ጠሳቶችህ ለመቁጠር ራስህን አስለምድ። ከመዝሙረኛው *ጋ*ር ‹‹አንቺ ወራዳ የባቢሎን ልጅ ሆይ ስለ ተበቀልሽን የሚበቀልሽ የተመሰንነ ነው። ሕፃናቶችሽን ይዞ በዓለት ላይ የሚፈጠፍጣቸው

የተመሰንነ ነው፡፡›› (መዝ፻፴፮÷፰–፱) የባቢሎን ልጅ የተባሉት የሚጎዱን ክፉ ሐሳቦቻችን እንደሆኑ አበው ይናንራሉ፡፡

የበረሃ አባቶች በተጨማሪም እነዚህን ሐሳቦች ለመቃወም የሚያዘወትሯቸውን ጸሎቶችንም ያስተምሩናል። ይህም ጸሎት ከዲያቢሎስና ከሚያቀርብልን ክፉ ሐሳቦች ለመንላንል የምንጠቀምበት ምሥጢራዊ መሣሪያ ነው። ይህ ጸሎት ‹‹አቤቱ እኔን ለማዳን ተመልከት ፤ አቤቱ እኔን ለመርዳት ፍጠን።›› በሚለው የዳዊት መዝሙር ነው። (መዝ.፯፱÷፩) ‹The Conferences› (ጉባኤያቱ) በተሰኘው የ‹John Cassian› መጽሐፍም አንድ ምእራፉ ይህንን ምሥጢራዊ የጸሎት መሣሪያ የያዘ ነው። ይህንን ጸሎት ስላም እስከምታንኝ ድረስ በኅሊናህ ደጋግመህ ጸልየው። አንዳንዶች ደግሞ ይህንን ጸሎት እያጣተብህ የበለጠ ውጤታጣ ትሆናለህ ብሎአል።

ይህንን ክፉ ሂሳብ ሙሉ በሙሉ ማስወንድ ከፈለግህ ዲያቢሎስ እንድታደርገው ሹክ የሚልህን ነገር ተቃራኒውን ፈጽም ፤ በክፉ ፌንታ መልካምን! ፍጹምነትን መፈለግ ማለት ከኃጢአት መንላገል ብቻ አይደለም። መዝሙሩም የሚለው ይህንን ነው ፡- ‹‹ከክፉ ሽሽ መልካምንም አድርግ ለሰላምን እሻ ተከተላትም።›› (መዝ. ፴፫÷፲፬) ጌታችንም ይህንን የመሰለ ቃል ተናግሯል፡- ‹‹ነገር ግን ጠላቶቻችሁን ውደዱ፤ መልካም አድርጉ፤ ምንም ተስፋ ሳታደርጉም አበድሩ፥ ዋጋችሁም ታላቅ ይሆናል፥ የልዑልም ልጆች ትሆናላችሁ፥ እርሱ ለማያመሰግት ለክፉዎችም ቸር ነውና።›› (ሉቃ. ፯÷፴፩)

ፈቃድን ለሕግዚአብሔር ማስንዛትን ስለመለማመድ ከመናገር በፊት ባለፈው ምእራፍ ያየነውን ሕሊናን ማስንዛትን መልመድ ይቀድማል። ‹‹ሰዎች ሁሉ መልካም ሲናንሩሳችሁ፥ ወዮሳችሁ፤›› ‹‹ሲነቅፉአችሁና ሲያሳድዱአችሁ በእኔም ምክንያት ክፉውን ሁሉ በውሽት ሲናንሩባችሁ ብፁዓን ናችሁ።›› ብሎ ጌታችን እንደነገረን በመጀመሪያ ሕሊናህ በእግዚአብሔር ታምኖ ስድብን መታገሥ መልመድ ይኖርበታል።

ይህም ሁሉ ሆኖ ጦርነቱ የማያቋርጥ ሲሆን ይችላል ፤ ክፉ ሐሳቦችም እንደ ባሕር ወጀብ በሳይ በሳይ ሲመጡብን ይችሳሉ። የአጸፋ ውጊያ ለማድረግ እንድትችል እንደ ቀረርቶ (battle cry) ዜማ የሚጠቅምህን ኃይለ ቃል አስታውስ።

ለምሳሌ ከመዝሙረኛው *ጋር እንዲህ* በል ‹‹ሕግዚአብሔር ብርሃኔና መድኃኒቴ ነው፡፡ የሚያስፈራኝ ማን ነው? ሕግዚአብሔር የሕይወቴ መታመኛዋ ነው የሚያስደነግጠኝ ማን ነው? ክፉዎች፥ አስጨናቂዎቼ ጠሳቶቼም፥ ሥጋዬን ይበሉ ዘንድ በቀረቡ ጊዜ፥ ሕነርሱ ተሰናክሉና ወደቁ፡፡ ሥራዊትም ቢሰፍርብኝ ልቤ አይፈራም ስልፍም ቢነሣብኝ በዚህ ሕተማመናስሁ፡፡›› (መዝ. ፳፮÷፩–፫)

የአመቤታችን ድንግል ማርያምንም ረዳትነቷን ፈልግ። በአጋፔ ጸሎታችን የምንሳትን በል ‹‹ንጽሕት ድንግል ሆይ የከሰላነትሽን ጥላ በእኔ ላይ ዘርጊ ፤ የክፉ ሃሳቦችን ማእበልም ከእኔ አርቂ›› እነዚህ የአጋፔ ጸሎታት በፌቃዶቻችን (በሥጋና በነፍስ) መካከል በሚደረገው ውጊያ እንዲረዱን በአባቶች የተቀመጡ ናቸው፡፡

ክፉ ሃሳቦች ሲያጠቁህ ሁልጊዜ ከእኛ *ጋር ያሉት* ከሚቃወሙን ይልቅ እንደሚበልጡ አስታውስ።

አንድ ቀን ክፉ ንጉሥ በነቢዩ ኤልሳዕ ላይ ሙሉ ሠራዊት አዘመተበት። የኤልሳዕ ባሪያ የከበቧቸውን ስረገላዎችና መሣሪያዎች ባየ ጊዜ እጅግ ፊራ። ነቢዩ ኤልሳዕ ግን ‹‹አትፍራ ከእኛ ጋር ያሉት ከእነርሱ ጋር ካሉት ይበልጣሉ›› አለው ፤ ኤልሳዕም ‹የዚህን ሰው ዓይኖች ክፊት› ብሎ ጸለየ ፤ የሎሌውም ዓይጉ በተከፌተ ጊዜ ተራራው በእሳት ሰረገላዎችና ፈረሶች ተከብቦ አየ። (፪ነገሥ. ፯÷፲፯–፲፯)

ተመሳሳይ ነገር በቅዱስ ሙሴ ጸሲምም ላይ ደርሷል። ይህን አባት የሃሳብ ኃጢአቶች ያጠቁት ነበር። ሁልጊዜም ስለ ሕንዚህ ሐሳቦች ሲያማክረው ወደ ንስሐ አባቱ ወደ ቅዱስ ኤስድሮስ ይሔድ ነበር። ለዕሥራ አራት ጊዜያት ከተመሳለሰ በኋላ ቅዱስ ኤስድሮስ ከበአቱ በላይ ይዞት ወጣና ‹‹ወደ ምዕራብ ተመልክትና ያየኸውን ንገረኝ›› አለው። ‹‹አጋንንት ወደ መነኮሳት የእሳት ጦሮችን ሲወረውሩ አየሁ›› አለው። ቀጥሎም ‹‹ወደ ምሥራቅ ተመልክት ፤ ምን ይታይሃል?›› አለው። ሙሴ ጸሲምም ‹‹መላሕክት ጦሮቹን እየመከቱ ለመነኮሳቱ ሲከላክሉ አየሁ›› አለ። ‹‹ሕንግዲያውስ ማናቸው ይበልጣሉ ፤ የሚያጠቁን ወይስ የሚጠብቁን?›› ቅዱስ ሙሴ መለስ ‹‹የሚጠብቁን!›› ወዲያውት ክፉ ሃሳቦች እርሱን መዋጋት አቆሙ።

ጠሳታችን በእኛ ውስጥ የሚተክለውን ክፉ ሃሳብ መቃወም ዋጋን የማያስገኝ አይደለም። የሚከተለው የአበው ታሪክ እንደሚያስረዳን ፡-

ከመንፌሳዊ አባቱ ጋር አብሮ የሚኖር ወጣት መነኩሴ ነበር
፤ ይህ መነኩሴ ሳይስማድና የአባቱን ቡራኬ ሳይቀበል እንቅልፍ
አይተኛም ነበር። አንድ ምሽት ከሰንደ በኋላ ‹‹አባቴ ይባርኩኝ!››
ሲል አባ ከእርሱ በፊት እንቅልፍ ጥሎአቸው ነበር። ይነቁ ይሆናል
በሚል ተስፋ እርሳቸው ሳይባርኩት ላለመተኛት ከአጠንባቸው ሊቆይ
ወስነ ሆኖም አባ ሙሉ ሴሊቱን ተኙ። ይህ ወጣኒ መነኩሴ
በዚያውም እንቅልፍ አሸለበው። አባ ሲባንጉ ሰባት መሳእክት ሰባት
በዚህ ደቀ መዝሙር ራስ ላይ አክሊሳትን ሲያደርጉ ተመለከቱ።
አኚህ አባት በጠዋት ‹‹ማታ ምን ተፈጥሮ ነበር?›› ብለው ጠየቁት።
‹‹ይቅር ይበሎኝ አባቴ! ማታ የእርስዎን ቡራኬ ሳልቀበል ወደ
አልጋዬ እንድሔድ የሚንፋፋ ሃሳብ ሰባት ጊዜ መጥቶብኝ ነበር ፤
ይህንን ሃሳብ ተቃወሜው ቆየሁ›› አላቸው። እኚህ አባት ሰባቱ
አክሊሳት ክፉ ሃሳቦቹን በመቃወሙ ያገኛቸው መሆናቸውም አወቁ።
ይህንን ታሪክ ለሌሎች መነኮሳት ነገሯቸው። በትዕቢት እንዳይወድቅ
ሲሉ ግን ለዚህ ወጣት ደቀ መዝሙራቸው አልነንናትም።

ዲያቢሎስ በእኛ ውስጥ በሚተክላቸው ክፉ አሳቦች ፈንታ በጎ ሃሳቦችን በኅሲናችን መቅረጽ ይገባናል፡፡ ይህንን የማድረግ ምሳሌ የሚሆኑም አሉ፡፡

በ**ፈተና ስትወድ**ቅ ወይም የጉዳዮች አለ**መሳካት ሲ**ገጥምህ ዲያቢሎስ በእግዚአብሔር ላይ እንድታጉረመርምና እንድትጣረር

የሚገፋፉ ሃሳቦችን ያመጣብሃል ፤ እንዚህን ሃሳቦች ‹‹ሕግዚአብሔር ይመስገን!›› በማለት ተዋጋቸው፡፡ በመጀመሪያ ይህንን የምትለው በአንደበትህ ብቻ ሲሆን ይችላል ፤ ቆይቶ ግን ልብህ ከአንደበትህ ጋር ማመስገን ይጀምራል፡፡

የዲያቢሎስ የሹክሹክታ ምክር በበደለህ ሰው ላይ እንድትቆጣ የሚገፋፋ ቢሆን ለዚያ ሰው ጥፋት ማስተባበባያ በመፍጠር ክፉ ሃሳብህን ተቃወመው፡፡ ምናልባት (የደረሰብህ በደል በጎሲናህ እየተመሳለሰብህ) ቢያነዋውጽህ ‹‹ጌታ ሆይ ይቅር በለው ፤ እኔንም ይቅር በለኝ!›› በማለት ሃሳብህን ታገለው፡፡

ሌሳው የዲያቢሎስን ክፉ ምክር መቃወሚያ መንገድ የንስሐ አባትህ እንዲጸልዩልህ መጠየቅ ነው፡፡ ‹‹አባቴ ዲያቢሎስ እየደሰሰኝ ነውና በጸሎትዎ ይርዱኝ!›› በል፡፡

‹ፓራዳይዝ ኦፍ ፋዘርስ› በተሰኘው መጽሐፍ ላይ ስለአንድ ወደ ከተማ ስለተላከ መነኩሴ ተጽፏል። ይህን አባት አንዲት ውብ ወጣት ከእርስዋ ጋር በኃጢአት እንዲወድቅ ልትማርከው ሞከረች። ይህ አባት ‹‹አምላኬ በንስሐ አባቴ ጸሎት አድነኝ!›› ብሎ ጮኸ። በቅጽበት ውስጥ ራሱን ወደ ገዳሙ በሚወስደው ጎዳና ላይ አገኘው።

### ምእራፍ ሦስት

# የሰሜት ሐዋሳትን መቆጣጠር

ባሕታዊው ቴዎፋን የሰውን ነፍስ በንጉሥ የሚመስሰው ሲሆን ሥጋውን ደግሞ በንጉሡ ቤተ መንግሥት ይመስሰዋል። ይህ ቤተ መንግሥት አምስት መስኮቶችና አንድ በር አሰው። ሕንዚህ አምስት መስኮቶች አምስቱ የስሜት ሕዋሳት ናቸው። በሩ ደግሞ አሕምሮ ነው። ጠሳት በመስኮትና በበር ካልሆነ በየትም ሲገባ አይችልም። ሕንዚህ ከተዘጉ ጠሳት ለመግባት አይችልም።

በእነዚህ መስኮቶች (የስሜት ሕዋሳት) የኃጢአት ነጋኤ ዲያቢሎስ ልዩ ልዩ ልምምዶችንና ነፍስን የሚያስደስቱ ስሜቶችን ያመጣል። በዚህም የተነሣ ነፍስ ሕርካታን ጠቅልሳ ትይዛሰች። ከዚያም ይህንን ሕርካታ ሕንደ ዋና መልካም ነገርና ሕንደ ግብ መቁጠር ትጀምራስች። በዚህ መንገድ ነገሩ ይገለበጥና ነፍስ ሕግዚአብሔርን መፈለግ ትታ ደስታን መሻት ትጀምራለች።

መንልሳዊውን ፍጹምነት መንገድ ለመጀመር የሚልልግ ሰው ትክክለኛውን የሕይወት ቅደም ተከተል ዳግም ሊመሠርት ይገባዋል። ይህም በደስታ ከመዋጥ ይልቅ ሕረፍትን ከአምላክ መልለግ ነው። ትግሱ ረሻናምና አስቸጋሪ ቢሆንም አንዳንድ ጊዜ ይህን ውሳኔ እንወስናለን። ለዓመታት ራስን ከማስደሰት ጋር ከኖሩ በኋላ ነፍስን ከክፉ ልማድ ማላቀቅ አስቸጋሪና ዓመታትን

የሚጠይቅ ነው፡፡ አንድ ሰው ነገሮችን በተገቢው *መንገ*ድ የማካሔድ ፍላጎቱን ሰማሳካት ስሜትን መግዛት ወሳኝ ነገር ነው፡፡

ሕያንዳንዱ ስሜት አስደሳች ሲሆንም ላይሆንም ይችላል። ነፍስ በሚያስደስቱ ነገሮች ልትደስትና ሱስ ልታደር ጋቸው ትችላስች ፤ በቆይታም ሁልጊዜ እነዚያን ደስታዎች መመኘት ትጀምራስች። በዚህ መንገድ ሕያንዳንዱ ስሜት ለነፍሳችን በርካታ ምኞቶችንና ለመላቀቅ የሚያስቸግሩ ልማዶችን እንድታውቅ ያደር ጋል። እነዚህ ምኞቶች በነፍሳችን ውስጥ ተዳፍነው ይቆዩና የምንመኘውን ነገር ዳግመኛ የምናገኝበት አጋጣሚ ሲመጣ ይቀስቀሳሉ። ይህ ስሜት አንድ ጊዜ ከተቀስቀስ በኋላ ቅዱስ ያዕቆብ እንደተናገረው በድግግሽ መታሰር ይጀመራል። ‹‹ምኞት ፀንሳ ኃጢአትን ትወልዳስች ፤ ኃጢአትም ካደንች በኋላ ሞትን ትወልዳስች።›› (ያዕ. ፩÷፲፭) በዚህም የኤርምያስ ትንቢት ተልጸመ። ‹‹ሞት ወደ መስኮታችን ደርሶአል ወደ አዳራሻችንም ውስጥ ገብቶአል።›› (ኤር. ፱÷፳፩) ይህም ማለት ሞት በስሜቶቻችን ውስጥ አልፎ ወደ ነፍሳችን ይገባል ማስት ነው።

ስሜትን መግዛት ሁለት ሕጥፍ ጠቀሜታ ያለው ነገር ነው። ስሜቶቻችንን የምንጠብቀው በጎጂ ነገሮች ከመማረክና ከመወሰድ ብቻ አይደለም ፤ ይልቁንም በእያንዳንዱ ፍጥረትና በእያንዳንዱ ነገር ስሜታችን እንዲማረክና እንዲመሰጥ ማድረግም አለብን።

## ዓደንን መቆጣጠር

ዓይኖቻችንን እንድንቆጣጠር የሚያዝዙን በርካታ የመጽሐፍ ቅዱስ ጥቅሶች አሉ። ‹‹የሰውነት መብራት ዓይን ናት። ዓይንህ

ሕንግዲህ ጤናማ ብትሆን፥ ሰውነትህ ሁሉ ብሩህ ይሆናል፤ ዓይንህ ግን ታማሚ ብትሆን፥ ሰውነትህ ሁሉ የጨለመ ይሆናል። ሕንግዲህ በአንተ ያለው ብርሃን ጨለማ ከሆነ፥ ጨለማውስ ሕንኤት ይበረታ!›› ማቴ. ፮÷፳፪–፳፫፫ ‹‹ቀኝ ዓይንህም ብታሰናክልህ አውጥተህ ከአንተ ጣላት፤ ሙሉ ሰውነትህ በንሃነም ከሚጣል ይልቅ ከአካላትህ አንድ ቢጠፋ ይሻልሃልና።›› (ማቴ. ፩÷፳፱) ‹‹ሕኔ ግን ሕላችኋለሁ፥ ወደ ሴት ያየ ሁሉ የተመኛትም ያን ጊዜ በልቡ ከሕርስዋ ጋር አመንዝሮአል።›› (ማቴ.፩÷፳፰)

በጥንት ዘመን ዓይንን ክፉ ከማየት ንጹሕ ማድረግ ያን ያህል የሚያስቸግር ነገር አልነበረም። በዚያን ዘመን ሴቶች በሥርዓት የሚሰብሱና የሚሸፌኑ ስለነበሩ ‹ወደ ሴት አይተህ አትመኝ› የሚለውን ትእዛዝ ለመከተል አያስቸግርም ነበር። ዛሬ ግን ዓይንን ከእነዚህ አጋጣሚዎች መጠበቅ አስቸጋሪ ነው። የአለባበስ ሥርዓቱ ስለተበላሽ ብቻ አይደለም ፤ ዲያቢሎስ ለዓይኖቻችን ርኩስትን ለማስተዋወቅ የሚያቀርብልን ብዙ መንገድ ስላለ ነው።

በዚህ ዘመን መጻሕፍትና መጽሔቶች ለዝሙት በሚያነሣው ምስሎች ተሞሱ ናቸው። ኅብረተሰቡም ቀስ በቀስ ሕንዚህን ነገሮች ማየት ሕንግዳ የጣይሆንበት ነገር ሕየሆነ መጥቷል። ሕንዲያውም የበለጠ ግልጥ ለሆኑ የዝሙት ምስሎች ፍላታቱን ሕያሳየ ነው።

ወደ ገበያ ስትወጡ ዓይኖቻችሁ ክየአቅጣጫው በተሰቀሱ ዕርቃን በሚያሳዩ አስጸያፊ ምስሎች ይያዛሉ፡፡ በልብሶች መሽጫም ልብሶች የሚተዋወቁበት መንገድ ሴላው ዓይንን የሚፈታተን ሕይታ ሆኗል፡፡ በገበያ ማእከል ሕንጻዎች መካከል ስትሔዱ የማሳያ

መስኮቶች የውስጥ ልብሶችን በሚያስተዋውቁ የዕርቃን ምስሎች ተሞልተው ታንኙአቸዋሳችሁ። ይህም ብቻ አይደለም ፤ አንዳንድ መሽጫዎች በሰው መልክ በተሠሩ አሻንጉሲቶች ተሰብሰው ይታያሉ። በየአደባባዩና በመንጓዣ ሥፍራዎች በሚስቀሉ ማስታወቂያዎች ዓይንን በክፉ አይታዎች በሚያሳድፉ (ዓይኖቹ ኃጢአትን ለሚናፍቁ ሰው ደግሞ ሊያስደስቱት በሚችሉ) ነገሮች የተሞሱ ሆነዋል።

ቴሌቪዥን ደግሞ እካዚህን አይታዎች የበሰጠ ሕይወት ሰጥቶ እንድንመለከታቸው ያደርገናል። ከሚታዩት ፊልሞችም ውስጥ ሴላው ቀርቶ በካርቱን ፊልሞችም ጭምር ወደ ዝሙት የሚያመራ ትዕይንት የሴለባቸውን ማግኘት የማይታሰብ ሆኗል። ኢንተርኔት ደግሞ ከቴሌቪዥን የሚስተካከል እንዲያውም የሚበልጥ ወደ ኃጢአት የሚመሩ አይታዎች አቅራቢ ሆኗል።

ሕንዚህን በነውር የተሞሱ ነገሮች የማየትን ልማድ ለመላቀቅ መጽሐፍ ቅዱስ የሚነግረን ነገር ላይ ማተኮር ይገባናል። ኦሪት ዘፍጥረት ሕንዲህ ይሰናል ፡- ‹‹የሕግዚአብሔር ልጆችም የሰዎች ልጆች መልካሞች ሕንዴሆኑ አዩ ከመረጡአቸውም ሁሱ ሚስቶችን ሰራሳቸው ወሰዱ።›› ውጤቱም ጥፋት ሕንዴነበር ተነግሮናል ‹‹ሕግዚአብሔርም ፡- የፌጠርሁትን ሰው ከምድር ላይ አጠፋስሁ›› ዘፍ. ፯÷፪–፯ ሴትን አይቶ መመኘትም የሰው ልጅን ለጥፋት አደረሰው።

ዓይናችን አንድን ነገር ያስገደብ በአድናቆት እንዲመስከት መፍቀድ ምን ያህል አደገኛ መሆኑን የዳዊት ታሪክ ያስታውስናል።

በማዶለሽነት ዓይኑን ከማየት አለመከልከሉ መዝሙረኛውን /የመዝሙራት ደራሲውን/ ቅዱስ ዳዊት ወደ ዘማዊና ነፍስ ገዳይነት ቀየረው። ‹‹በንጉሥም ቤት በስንነት ላይ ተመላለስ ፤ በስንነቱ ሳለ አንዲት ሴት ስትጣጠብ አየ ፤ ሴቲቱም መልከመልካም ነበረች። ... መልእክተኞች ልኮ አስመጣት ... ከእርስዋም ጋር ተኛ...›› (ጽንስ ለማሳሳት ባልዋን አስመጥቶ አልሆን ሲለው) ‹‹በደብዳቤውም ፡- ኦርዮን ጽጉ ሰልፍ ባለበት በፊተኛው ስፍራ አቁሙት ተመትቶም ይሞት ዘንድ ከኋላው ሽሹ ብሎ ጻፈ .... ኦርዮም ደግሞ ሞተ›› (፪ሳሙ. ፲፩÷፬–፳፩)

ከላይ ካየናቸው የዓይን ፊተናዎች ጋር አንድ ሰው እስከ ደም ድረስ መጋደል አለበት። ይህ ተጋድሎ አስቸጋሪ ቢሆንም ለድኅነት ግን የግድ አስፈላጊ ነው። ሴላ ነገሮችን ለመግዛት ብለን በምንሔድበት ገበያ ወይም በመንገድ ላይ እንዲህ ዓይነት ነገሮች ጣጋጠጣቸው እንዳለ ሆኖ ሴላው ጉዳይ ደግሞ እንዲህ ያሉትን አይታዎች ፍለጋ መውጣትም ነው። ከቴሴቪዥናንም ሆነ ከኢንተርኔት የዝሙት ምስሎችን መመልከትና ለዝሙት የሚገፋፉ ፊልሞችን መከራየትና ለዝሙት የሚያነግሡ መጽሔቶችን መግዛት ደግሞ ከላይ ካየናቸው የከፋ ነው። ቅጣቱም ከዚያኛው የከፋ ነው።

በሁክት የተሞሉ ትዕይንቶችን መመልክትም ሴላው ኃጢአት ነው። አብዛኛዎቹ መዝናኛ ፊልሞች ያለ አንዳች ብጥብጥና ሁክት አይሠሩም። የሕጻናት ፊልሞች እንኳን በጠብና ፍልሚያ የታጀቡ ናቸው። በርካታ ስፖርታዊ ውድድሮች ጠብን የተሞሉ ናቸው። ካለ ግጭትና አንዱ አንዱን ሳያደናቅፍ የሚደረግ የገና

ጨዋታም የለም። የበለጠ አደገኛው ደግሞ ስፖርት ተብዬው ትግል (the- so called -'sport' wrestling) ነው። ይህንን ትግል በጣየት ሱስ የተያዙ ጥቂት ሕጻናትንም አውቃስሁ።

ወሳጆች ልጆቻውን መጠበቅና ለሕጻንነት ዕድሜያቸው የሚገባቸውን ነገር መመልከታቸውን ማረጋገጥ አሰባቸው፡፡ ልጆችን ከቴሴቪዥንም ሆነ በኢንተርኔት አስጸያፊ ትዕይንቶችን እንዳያዩ እንዲገለገሉበት ከመስጠት በፊት የሚቻለውን ቅድመ ጥንቃቄ ማድረግ ያስፈልጋል፡፡

በጾም ወራት በምግብ አምሮት መጠመድና የልዩ ልዩ ምግቦችን ምስል እያዩ መንምጀትም የተከለከለ ነው። ሔዋን ያደረገችው ይህንን እንደነበረ አስታውሱ። ‹‹ሴቲቱም ዛፉ ለመብላት ያጣረ እንደሆነ ለዓይንም እንደሚያስጎመጅ አየች ... ከፍሬውም ወሰደችና በላች›› (ዘፍ. ፫÷፯) ቀሪው እንደምታውቁት ነው። በዚህ ዘመንም አትብሉ በተባልንበት በጾም ወቅት አፍን በምራቅ የሚሞሉ የሚያስጎመጁ ምግቦችን በየሥፍራው እናያለን።

መኪናን ፣ቤትን ፣ ዕቃዎችን ፣ ልብስን ወዘተ ሕየተመለከቱ በምኞት መቃጠልም ሴላው በዓይናችን የምንፌጽመው ኃጢአት ነው። የኃጢአት አሻሻጩ ዲያቢሎስ ጌታችንን በፌተነው ጊዜ ‹‹ሕጅግ ረጅም ወደ ሆነ ተራራ ወስደው ፤ የዓስምንም መንግሥታት ሁሉ ክብራቸውንም አሳይቶ ፡- ወድቀህ ብትስግድልኝ ይህን ሁሉ አሰጥሃለሁ አለው።›› (ማቴ. ፬÷፬–፱) ሰይጣን በተመሳሳይ ዘይ ምድራዊ ነገሮችን ሕንድንመኝ (ሕና ለሕርሱ ሕንድንንበረክክ) ይፈትንናል። ጌታችን የመጽሐፍ ቅዱስን ቃል በመጥቀስ ዲያቢሎስን

ባለ ምቀኛ ዓይን ወይም ባለ ቀናተኛ ዓይን መሆን ሴላው የዓይናችን ፈተና ነው፡፡ ሴሎች ያላቸውን ነገር በምቀኝነትና በቅናት መመልከት በብሉይም ሆነ በሐዲስ ኪዳን እንድንጠነቀቀው የተነገረን ኃጢአት ነው፡፡ መጽሐፌ ኢዮብ ‹‹ስነፍን ቅንዓት ያጠፋዋል›› ይላል፡፡ ኢዮ.፩÷፪

ለወይት አትክልት ስፍራ ሥራተኞችን ሲቀጥር ጣልዶ – የወጣው የባለቤቱ ሰው ምሳሌም ቀናተኛ ሰው በእግዚአብሔር ዘንድ ምን ያህል የተጠላ እንደሆነ የሚያሳይ ምሳሌ ነው።

ማቴ. ፩÷፩–፲፩ – ሥራተኞችንም በቀን አንድ ዲናር ተስማምቶ ወደ ወይኑ አትክልት ሰደዳቸው። በሦስት ሰዓትም ወጥቶ ሥራ የፌቱ ሴሎችን በአደባባይ ቆመው አየ፥እነዚያንም። አናንተ ደግሞ ወደ ወይኔ አትክልት ሂዱ የሚገባውንም አሰጣችኃለሁ አሳቸው። እነርሱም ሄዱ። ደግሞም በስድስትና በዘጠኝ ሰዓት ወጥቶ እንዲሁ አደረገ። በአሥራ አንደኛውም ሰዓት ወጥቶ ሴሎችን ቆመው አገኘና። ሥራ ፌትታችሁ ቀኑን ሁሉ በዚህ ስለ ምን ትቆማላችሁ? አላቸው። የሚቀጥረን ስለ አጣን ነው አሉት። እርሱም፦ እናንተ ደግሞ ወደ ወይኔ አትክልት ሂዱ

አትክልት ጌታ አዛገናን። ሠራተኞችን ጥራና ከኋለኞች ጀምረህ እስከ ፊተኞች ድረስ ደመወዝ ስጣቸው አለው። በአሥራ አንደኛው ሰዓትም የንቡ መጥተው እያንዳንዳቸው አንድ ዲናር ተቀበሉ። ፊተኞችም በመጡ ጊዜ አብዝተው የሚቀበሉ መስሎአቸው ነበር፤ እነርሱም ደግሞ *እያንዳንዳ*ቸው አንድ ዲናር ተቀበሉ። ተቀብ**ለ**ው እንዚህ **ጎለ**ኞች አንድ ለዓት ሠሩ<sub>፥</sub> የቀኑንም ድካምና ትኩሳት ከተሸከምን ከእኛ *ጋ*ር አስተካከልሃቸው ብለው በባለቤቱ ላይ አንጕራጕሩ። እርሱ ማን መልሶ ከእነርሱ ለአንዱ እንዲህ አለው፦ ወዳጄ UL: አልበደል*ሁህ*ም በአንድ RSC አልተስማማሽኝምን?ድርሻህን ውሰድና ሂድ፤ እኔ ለዚህ ለኋለኛው እንደ አንተ ልሰጠው እወዳስሁ፤ በ**ንንዘቤ የወ**ደድ*ሁትን አ*ደርግ ዘንድ መብት የለኝምን? ወይስ እኔ መልካም ስለ ሆንሁ **ዓይንህ** ምቀኛ ናትን?›› ይሳል፡፡

ብዙ ሰዎች ከእግዚአብሔር እጅግ የራቁ ሰዎች እንዴት በሕይወታቸው መልካም ነገሮችን ያገኛሉ? ብለው ይጠይቃሉ። ይኸው ሐሳብ ሰባ ሁለተኛውን መዝሙር የጻፌልን የመዝሙረኛው የአሳፍም ነበር። ‹‹የኃጢአተኞችን ሰላም አይቼ በዓመፀኞች ቀንቼ ነበርና። እንደ ሰው በድካም አልሆኑም፥ ከሰው ጋርም አልተገረፉም። ዓይናቸው ስብ ስለ ሆነ ወጣ ልባቸውም ከምኞታቸው ይልቅ አገኘ። እነሆ፥ እነዚህ ኃጢአተኞች ይደስታሉ፥ ሁልጊዜም ባለጠግንታቸውን ያበዛሉ።›› ከእነዚህ ሁሉ የውትወታ ጥያቄዎች በኋላ እግዚአብሔር ፍጻሜያቸውን አሳየው እንዲህ ሲልም ነገረን፦ ‹‹ወደ እግዚአብሔር መቅደስ እስክገባ ድረስ፥ ፍጻሜአቸውንም እስካስተውል ድረስ።

በድጥ ስፍራ አስቀመጥካቸው፥ ወደ ጥፋትም ጣልካቸው። እንኤት ለጥፋት ሆኑ! በድንንት አለቁ ስለ ኃጢአታቸውም ጠፉ።››

በእግዚአብሔር ዘንድ ኢፍትሐዊነት የለም። ለዘለዓለማዊ ሕይወት የሚያስራል ጋቸውም ምግባር አለመሥራትን ለሚመርጡ ሰዎች በዚህ ሕይወት የድርሻቸውን ይሰጣቸዋል። መጽሐፍ እንደሚል ፡- ‹‹አቤቱ፥ ከሰዎች፥ እድል ፈንታቸው በሕይወታቸው ከሆነች ከዚህ ዓለም ሰዎች በእጅህ አድነኝ ከሰወርኸው መዝንብህ ሆዳቸውን አጠንብህ ልጆቻቸው ብዙ ናቸው የተረፋቸውንም ለሕፃናቶቻቸው ያተርፋሉ። እኔ ግን በጽድቅ ፊትህን አያለሁ ክብርህን ሳይ እጠግባለሁ።›› (መዝ. ፲፯÷፲፬)

የባለጸ ጋው ሰውና የአልዓዛር ታሪክም ሴላ ምሳሌ ነው። ባለ ጸጋው ሰው አብር ሃምን ‹‹አብር ሃም አባት ሆይ፥ ማረኝ፥ በዚህ ነበልባል እሣቀያለሁና የጣቱን ጫፍ በውኃ ነክሮ መሳሴን እንዲያበርድልኝ አልዓዛርን ስደድልኝ›› ሲለው አብር ሃም ‹‹ልጄ ሆይ፥ አንተ በሕይወትህ ሳለህ መልካም እንደ ተቀበልህ አስብ ፤ አልዓዛርም እንዲሁ ክፉ፤ አሁን ግን እርሱ በዚህ ይጽናናል አንተም ትሣቀያለህ።›› ሲል መልሶለታል። (ሉቃ. ፲፮÷፳፬)

## ዓዴን በተ*ገ*ቢ መንገድ መጠቀም

አንድ ሰው ራሱን ማስሰመድ ያለበት ክፉ ነገሮችን አሰማየትና አሰመመኘትን ብቻ አይደለም። በእያንዳንዱ ሰውና በእያንዳንዱ ነገር ውስጥ አምሳኩን ማየትን መልመድ አሰበት። ይህንን እንዴት ማድረግ እንደምንችል የሚያስረዱ ምሳሌዎችን በበረሃውያን አባቶች ታሪክ ውስጥ እናገኛለን። አንድ መነኩሴ ወደ

እስክንድርያ ከተማ መልእክት እንዲያደርስ አበምኔቱ ሳኩት። ሲመሰስ መነኮሳት ጠየቁት ‹‹እስክንድርያ እንዴት ናት?›› እርሱም እንዲህ ብሎ መሰሰላቸው ‹‹በእስክንድርያ ምንም ነገር የማየት ተልእኮ አልነበረኝም!›› አንድ ጉዳይ ሲፈጽም ነበር የሔደው ፤ ሴላ ምንም ነገር ማየት አልፈሰገም ነበር። በሴላ አጋጣሚም ዕርቃንን ተመልክቶ እንኳን የእግዚአብሔርን ፍጥረት ከማድነቅ በሳይ ምንም ስሜት ያልተሰማው አባትም ነበር።

ሕኛም በመንፈሳዊ መነጽር ነገሮችን መመልከትን ፣ ሕይወት ባላቸውም በሌላቸውም ነገሮች ውስጥ አምላክን መመልከት ልንለምድ ይገባል። በጾታ ከሕናንተ ተቃራኒ የሆኑ መልከ መልካሞችን ባያችሁ ጊዜ የፍትወት ምክንያት ከምታደርጓቸው ይልቅ ሕንርሱን የፈጠረ ሕግዚአብሔርን አስቡ። ጌታችን ዓይንህ ብሩህ ሲሆን ሰውነትህ ሁሉ ብሩህ ይሆናል ያለውም ይህንን ነው።

በተመሳሳይም ያማረ ቤትን ባየህ ጊዜ በሰማያዊት ኢየሩሳሌም ያለውን እውነተኛውን ቤትህን አስታውስ። ‹‹ይህ ቤት እንዲህ ያማረ ከሆነ ‹በእጅ ያልተሠራው› እግዚአብሔር ለእኔ ያዘጋጀልኝ ቤት ምን ያህል ያማረ ይሆን?›› ብለህ ከራስህ ጋር ተነጋገር። ‹‹ኢየሩሳሌም የደስታ ቤቴ ሆይ ወደ አንቺ የምመጣው መቼ ነው? ዋይታዬ የሚያበቃው ደስታሽንስ የማየው መቼ ነው?›› የሚለውንም ዝማሬ በልብህ ደጋግመው። ዘመናዊ መኪናም አይተህ በተደነቅህ ጊዜ ኤልያስን ይዘው ወደ ሰማይ ያረጉት ሠረገላዎች ምንኛ ይልቅ ያማሩ እንደሆኑ አስብ።

ሌሳው አባቶች የሚከተሉት መንፈሳዊ ልምምድ ደግሞ ነገሮችን ባዩ ጊዜ የጌታን መከራ ማስባቸው ነው፡፡ ለምሳሌ ገመድ ባየህ ጊዜ ጌታ ለአንተ ሲል እንደታሰረ አስብ፡፡ ሚስማርም ስታይ ስለ አንተ ኃጢአት የተቸነከረበትን የጌታን ችንካር አስብ፡፡

በመጨረሻም ባለማወቅ /በስኅተት/ ያየዛቸውን ነገሮች ከአሕምሮህ ሥርዛቸው፡፡ ያየኸውን ክፉ ነገር በቁርጠኝነት ከአሕምሮህ አውጥተህ ጣለው፡፡ ጌታችን ‹‹ዓይንህ ብታስናክልህ አውጥተህ ጣላት›› ያለው ለሕንዲህ ዓይነቱም ነው፡፡ ክፉውን ዛሳብ ከአሕምሮህ አውጥተህ በዓለት ላይ ፈጥፍጠው፡፡ ‹‹ሕጻናቶችሽን በዓለት ላይ የሚፈጠፍጣቸው የተመሰንነ ነው፡፡››

# **Ճ**ըշ ափոլը

ምናልባትም ዋነኞቹ የጆሮ ጠሳቶች ዘልን ፣ ስድብንና ነቀፋን የተሞሎ ማጥሞችና ቀልዶች ናቸው፡፡ የሚጮኾና የሚያውኩ ሙዚቃዎችም እንዲሁ ልንሸሻቸው የሚገቡ ናቸው፡፡ አንዳንድ ጊዜ ወደ ገበያ ስወጣ የሚያጮኾትን የሚያደነቁር ዘልን እጅግ ሕጠሳዋስሁ፡፡ አንዳንዶቹን ሙዚቃዎች ዲያቢሎስ ከበሮ እየደስቀ እንደሆነ እንዲሰማኝ ያደርጉኛል፡፡

በአሁት ጊዜ በከፍተኛ ደረጃ ሰውን ለጥፋት ከሚዳርጉ ነገሮች መካከል አንዱ የዘፈን ቪድዮ ነው፡፡ እነዚህ የዘፈን ፊልሞች የሚጎዱት ፍትወትን በተሞሉ ግጥሞቻቸውና አቀራረባቸው ብቻ አይደለም ፤ ዓይኖቻችሁንም በፍትወታዊ ትርዒቶቻቸውም ያሳድፋሉ፡፡ የሚስከትሉት ውጤትም ፍጹም ጥፋትን ነው፡፡

አንዳንድ ጊዜ ዘፈኖችን ከሰጣችሁ በኋላ ቃላቱ በኅሲናችሁ ተቀርጾ እየሔዳችሁ ፣ እየሠራችሁ እያለ ሴላው ቀርቶ እየጸሰያችሁም <del>ጭ</del>ምር በውስጣችሁ ይመሳለሳል።

ሌላው የጆሮአችን ፌተና በቴሌቪዥን የክህደት ትምህርቶችንና በክህደት የተሞሉ ዝግጅቶችንን መመልከት ነው። (በአሜሪካ) አንዳንድ ጊዜ በቴሌቪዥን ‹‹ወንጌላውያን›› ተብዬዎቹን ያየሁኝ ቢሆንም ጥብቅ በሆነው ኦርቶዶክሳዊ መሥፌርት ስንመግማቸው አንዳቸውም አላለፉም። የዋሆችንና የማያመዛዝት ስዎችን ሊማርኩ የሚችሉ አንዳንድ ምርጥ ጥቅሶችን ቢጠቅሱም በዚህ ማር ውስጥ ግን ተደበቀ መርዝ መኖሩ አይቀርም ነበር።

በመጽሐፍ ቅዱስ ላይ የተጻፉትን ትንቢቶች ለመተርንም እንደሚችሉ የሚያምት ‹‹ስባኪዎች›› በየጣቢያዎቹ አሉ፡፡ አንዳንዶቹ ‹ትቶ የመሔድ› ቅገናት ያስተምሩ ነበር ፤ይህም ‹የደስታ ጉፋቴ› ተብሎ የሚታወቀው ነው፡፡ ይህ ክህደት አንድ መቶ አምሳ ዓመታት እንኳን ያላስቆጠረ ሲሆን ክርስቶስ ከዓለም ፍጻሜ በፊት ቤተ ክርስቲያን ከዓለም እንደሚያወጣት ያምናሉ፡፡ አንድ ወደ እኛ ቤተ ክርስቲያን ለመመለስ ያስበ ፕሮቴስታንት ከላከልኝ ኢሜይል ልጥቀስ ፡-

‹‹ከበፊትም ጀምሮ አንደማደርንው (አውነተኝውን) ክርስትና ከልቤ አየፈስግሁ ነው፡፡ ስስኦርቶዶክስ አምነት ስመማር አፈልጋስሁ ፤ ከየት መጀመር አንዳስብኝ ግን ስሳውቅም፡፡ የሚጠቁሙኝ ነ7ር ካስ ደስ ደስኝል፡፡ አንዴት ወደ አውነተኝይቱ ቤተ ክርስቲያን የኦርቶዶክስ አምነት አንደመጣሁ ስማወቅ አንዲችሱ ትንሽ ስስቀደመ ማንነቴ ፕቂት ልበል፡፡ በመጀመሪያ

በጴንጤቆስጤ አምነት ሥርዓት በኋሳ ደግሞ በሕንግሲካን አምነት ሥርዓት ውስጥ ሳስፉት ስድስት ዓመታት መጽሐፍ ቅዱስን አየተማርኩ ነበር። ትቶ የመሔድ በሚባስው የፈጠራ የዓስም ፍጻሜ ትምህርትም ተሳስቼ አምኜበት ነበር። የቤተክርስቲያንን ተቀደሰ ትውፊት በሚያቃልሱ ተቃውሞዎች ውስጤን ተቆጣፕረውት ነበር። መጽሐፍ ቅዱስን በሚገባ ስመረምር ግን መጽሐፍ ቅዱስ ሰመረዳት የሚቻስው ከኦርቶዶክስ አይታ ሕንጻር ብቻ (from an Orthodox perceptive) እንደሆነ ተረዳሁ።

ሕንግዳ ትምህርትን መስጣት በሐሳዊው መሲሕ ዘመን ለብዙዎች መውደቂያ ነው፡፡ ምክንያቱም ሐስተኛው መሲሕ ሰዎችን ለጣታለል መጽሐፍ ቅዱስን ስለሚጠቀምና መርዙንም በመጽሐፍ ቅዱስ በተሽፈነው ሕንክብል ውስጥ ስለሚያስቀምጥ ነው፡፡

አሉባልታን /ሐሜትን/ መስማትም ሴላው የጆሮአችን ጠላት ነው፡፡ ምናልባት በሐሜት ውስጥ አልተባበርም ወይም አላማም ልትሉ ትችላላችሁ ፤ ነገር ግን ሐሜትን መስማትም ጭምር ኃጢአት ነው፡፡ ሴሎች ሰዎችን ጉዳዮች ለማወቅ መጓጓት ቅዱስ ጴጥሮስ ከመግደልና ከመስረቅ ጋር አስተካክሎታል፡፡ ‹‹ከእናንተ ጣንም ነፍስ ገዳይ ወይም ሴባ ወይም ክፉ አድራጊ እንደሚሆን ወይም በሴሎች ጕዳይ እንደሚገባ ሆኖ መከራን አይቀበል›› (፩ጴጥ. ፬÷፲፭)

ሐሜትን መስማት እያደር በሰዎች ላይ ወደ መፍረድ ፣ በእነርሱ ላይ የተሳሳተ አመሰካከትን ወደ ማሳደርና ለሴሎችም ስለ እነርሱ ክፉነት ወሬን ወደ መንዛት ያደርሳል።

‹‹አንድ ሰው ስለ እኔ ለሰው እንዲህ ብሎ እንዳወራብኝ ሰማሁ›› የሚለው ጭንቀት ለብዙ ወጣቶች ትልቅ ራስ ምታት ነው፡፡ አንድ ሰው ወደ አንተ መጥቶ እንሴ ከጀርባህ እንዲህ ብሎ እያማህ ነው ብሎ ከነገረህ ከዚያ ሰው ጋር ተጨማሪ ውይይት ማድረግ የለብህም፡፡ ያልተረዳኸው ነገር ቢኖር ከጀርባህ እንሴ አምቶሃል ብሎ እየነገረህ ያለው ሰው ራሱ ሐሜተኛ ያለውን ሰው ከጀርባው እያማው መሆኑን ነው፡፡ ለዚህ መፍትሔው ምንድን ነው? መታማትህን ለሚነግርህ ሰው ‹‹በራሱ ፊት (ባማኝ ሰው ፊት) መጥተህ ይህንን ነገር ንገረኝ›› በለው፡፡ (ታምተሃል ብሎ የነገረህ ሰው ይህንን ማድረግ ካልቻለ ዋሽቶሃል ማለት ነው፡፡) አንድ ሰው እስካልተረጋገጠበት ድረስ ንጹሕ እንደሆነ አስታውስ፡፡

የማይጠቅሙ ተራ ወሬዎችንም መስማት ሌላው ኃጢአት ነው። ጌታችን ያስውን አስታውሱ ‹‹እኔ እሳችኋለሁ፥ ሰዎች ስለሚናንሩት ስለ ከንቱ ነገር ሁሉ በፍርድ ቀን መልስ ይሰጡበታል፤›› (ማቴ፲፪÷፴፮) ከላይ የተረክነውን የመነኩሴውን ታሪክ አስታውሱ! ያ መነኩሴ ከሌሎች መነኮሳት ጋር ሲነጋገር ቆይቶ ወደ በዓቱ ከሔደ በኋላ እጅግ በተደጋጋሚ በአቱን ሲዞር አንድ መነኩሴ ተመለከተውና ምን እያደረገ እንደሆነ ጠየቀው ፤ እርሱም መለሰ ‹‹ስናወራቸው የነበርናቸውን ዓለማዊ ወሬዎች እያስወንድኩ ነው ፤ ወደ በአቴ ይገሬ መግባት አልፈልግም››

የመጨረሻው ልንላቀቀው የሚገባን ፈተና ሽንገላን መስጣት ነው። ሁላችንም ስዎች ስለ እኛ ጥሩ ነገር ሲናገሩልን መስጣት እንወዳለን። ‹‹ሰዎች ሁሉ መልካም ሲናገሩሳችሁ፥ ወዮሳችሁ››

(ሱቃ፮÷፳፮) ሽንንላ ሐሳዊው መሲሕ በመጣ ጊዜ ሰዎችን ሰማታሰል የሚጠቀምበት ዋነኛ መሣሪያ ነው መጽሐል ዳንኤል የሚነግሪን፡፡ በዳን ፲፩÷፳፩–፴፬ ላይ ‹‹በሕርሱም ስፍራ የተጠቃ ሰው ይነሣል የመንግሥቱንም ክብር አይሰጡትም በቀስታ መጥቶ መንግሥቱን በማታሰል ይገዛል፡፡›› ይላል፡፡ ዳግመኛም ‹‹ቃል ኪዳኑን የሚበድሉትንም በማታሰል ያስታል ነገር ግን አምላካቸውን የሚያውቁ ሕዝብ ይበረታሉ፥ ያደርጋሉም፡፡ በወደቁም ጊዜ በጥቂት ሕርዳታ ይረዳሉ ብዙ ሰዎችም በግብዝነት ወደ ሕነርሱ ተባብረው ይሰበሰባሉ፡፡›› ይላል፡፡

## ጀሮን ለተ7ቢሙ ነ7G mm49n

አሁንም እዚህ ላይ ጆሮዎቻችንን በመስጣት ተላመዷቸው ክፉ ነገሮች መከልከል አለብን። ለምሳሌ ጥሩ ዜጣ በሰማህ ጊዜ በመንግሥተ ሰጣያት ያለው ዜጣ ምንኛ ያጣረ እንደሆነ አስብ!

<sup>2</sup>‹‹**አመ**ቤታችን!

በፕዑመ ዜማ - ‹ተዐብዮ› ብሳ - ስታመሰግነው ደናግሳን ሁሱ - ሕብረው ሲዘምሩ - ከአግሮቿ ሥር ሆነው....!! ሲቀ መዘምራን - ዳዊት በ7ናውን - በአጁ ይዞ ቆሞ ሕልፍ በረከትን - ባንን ነበር ሰው - ቢሰማ ታድሞ›› የሚለውን ዝማራ አስብ።

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> There David stands with harp in hand as master of the choir. Ten thousand times that man were blest that might this music hear Our Lady sings Magnificat with tune harmonious and sweet And all the the virgins sing their part sitting about her feet.

ሌሳው መልመድ ያስብን ነገር ደግሞ ነገሮችን ስንሰማ የጌታችንን መከራ ማስታወስ ነው። ለምሳሌ የሰዓት ደወል በሰማህ ጊዜ በጌታችን እጆች ላይ ሚስማሮች ሲቸነከሩ የተሰማውን ድምፅ አስታውስ።

# **Խ**սին ափոլու

መቅመስን በሚገባ መልመድ አስፈላጊ ነገር ነው ፤ አለዚያ ሰው የሚበላውን ምግብ ለይቶ ለመብላት አይችልም። ሁልጊዜ ጣፍጠው የሚዘጋጁ ምግቦችን መውደድና በተቃራኒው ደግሞ ተራ ምግቦችን መጥላት ወደ መንፈሳዊው ፍጹምነት የሚያደርስ መንገድ አይደለም። እናታችን ሔዋንን አስታውሱ ከተከለከለው ምግብ አንዴ ብቻ መጉረስ ያንን ያህል ውድመትን አስከትሏል። ነቢዩ እንዲህ ይለናል ‹‹ከዝሆን ጥርስ በተሠራ አልጋ ላይ ለምትተች፥ በምንጣፋችሁም ላይ ተደላድላችሁ ለምትቀመጡ፥ ከበጎችም መንጋ ጠቦትን ከጋጥም ውስጥ ጥጃን ለምትበሉ፥›› አሞ. ፯÷፬ እዚህ ጋር የተነቀፈው አኗኗራቸው ነው እንጂ የሚበሉት ምግብ አይደለም።

ያንን ባለጸ*ጋ*ም አስታውሱ ‹‹ዕለት ዕለትም ሕየተመቸው በደስታ ይኖር ነበር›› (ሱቃ. ፲፮÷፲፱) መጽሐፉ ‹‹ዕለት ዕለት›› የሚለው ላይ አተኩሮበታል፡፡ በአንዳንድ ጊዜ ልዩ ልዩ ውድ ምግቦችን መመገብ ኃጢአት አይደለም፡፡ ለምሳሌ በበዓላት ሕና እንግዶች በሚመጡብን ጊዜ፡፡ የጠፋው ልጅ አባትም ‹‹የሰባውን ፊሪዳ አምጥታችሁ ሕረዱት፥ እንብላም ደስም ይበለን›› ብሏል፡፡ (ሱቃ. ፲፭÷፳፫) ሴላው ቀርቶ በበረሃ ያሉ መናንያን አበው እንኳን

መመገባቸውን ያቆሙ ነበር። ለሕንግዳው ክብር ሲባል ደቀ መዝሙራቸው ምስር ሕንዲቀቅል ይነግሩና አብረው ይመገባሉ።

ቅዱስ ጳውሎስ ሕንዲህ ይላል ‹‹መዋረድንም አውቃስሁ መብዛትንም አውቃስሁ፤ በሕያንዳንዱ ነገር በነገርም ሁሉ መጥገብንና መራብንም መብዛትንና መጉደልን ተምሬአስሁ።›› (ፌል. ፬÷፲፪) ይህም ማለት ጥሩ ማዕድን መመገብ ሕችላስሁ ፤ ረዛብንም መቋቋም ሕችላስሁ ማስት ነው። አንዳንድ ጊዜ የሚጣፍጡ ምግቦችን አመገባስሁ ፤ ተራ ምግቦችንም መመገብ ባስብኝ ጊዜ (ለምሳሌ በጸም ወቅት)አመገባስሁ። ማንኛውንም ምግብ ማጣጣምን ለምሳስህ አስለምድ።

## መሬ ማብዛት

ወሬን ማብዛት ኃጢአት ስለመሆኑ መጽሐፍ ቅዱስ ላይ ብዙ ጊዜ የተነገረ ጉዳይ ነው። የሚከተሉት ጥቅሶች ስለ ወሬኛነት በብሎይ ኪዳን የተነገሩ ናቸው። ‹‹በቃል ብዛት ውስጥ ኃጢአት ሳይኖር አይቀርም ከንፈሩን የሚገታ ግን አስተዋይ ነው።›› ‹‹ጥቂት ቃልን የሚናገር አዋቂ ነው፥›› ‹‹የስነፍ ድምፅ በቃሉ ብዛት ይሰማል።›› (ምሳ. ፲÷፲፱ ፲፯÷፳፯ ፤ መክ. ፩÷፫)

ወራን ስለማብዛት ከበድ ያለ ማስጠንቀቂያ የተሰጠው ግን ከራሱ ከክብር ጌታ ነው። በማቴ.፲፪÷፴፮–፴፯ ላይ ‹‹ሕኔ ሕላችኋለሁ፥ ሰዎች ስለሚናንሩት ስለ ከንቱ ነገር ሁሉ በፍርድ ቀን መልስ ይሰጡበታል ፤ ከቃልህ የተነሣ ትጸድቃለህና ከቃልህም የተነሣ ትኰነናለህ።›› ብሏል።

ይህም ማስት እንደ ዋዛ በምንናገረው በእ*ያንዳንዱ ቃ*ል በፍርድ ቀን እንጠየቀበታ*ስን ማስት ነው*፡፡ እንዴት *ያ*ስፈራ?!

አበው ‹‹ተና*ጋ*ሪነት በራስ የኩራት ምልክት ነው›› ይላሉ፡፡ በጣም የሚያወራ ሰው ብዙ እውቀት እንዳሰውና ይህንን እውቀቱንም ለዓለም ማካ**ፈል እንዳሰበት ይ**ሰማዋል፡፡

ወሬን ማብዛት አሉባልታንና ሐሜትን ፣ ስም ማጥፋትን ይወልዳል፡፡ የክርክርና የመኮፌስም መነሻው ወሬን ማብዛት ነው፡፡ ወሬኛ ሰው የአድማጮቹን አድናቆት ለማግኘት ሲል ገጠመኞቹን የሚያወራው ከፊል እውነትን በግነት አስጊጦ ነው፡፡

ወጣቶች ምንም ስኅተት እንደሠሩ ሳይሰማቸው በሰዓታት የሚቆጠር ጊዜን በስልክ ማውራት ያጠፋሉ፡፡ ኋላ መልስ የምንሰጥበት ‹‹ስለሚናንሩት ስለ ከንቱ ነገር›› የተባለውም ይህ ዓይነቱ ነው፡፡

ስሰዓታት በስልክ ማውራትን ያስቀረው አዲሱ ምትክ ደግሞ መልእክት መጻጻፍ ነው። በኢንተርኔት ምልልስ ማድረግ ሆኗል ነንሩ። ሴላው ቀርቶ አንልግሎቱን በስልክ ለማግኘት ስለሚቻል ኮምፒውተር መጠቀምም አይጠይቅም። የሚያገርመው ነገር በኢንተርኔት ለረዥም ሰዓታት ምልልስ ሲያደርጉ ከቆዩ በኋላ ከዚያው ሰው ጋር ለመነጋገር ስልካቸውን ማንሣታቸው ነው።

ስባቶቻችን ይህንን ኃጢአት በጥብቅ ተቃውመው የዝምታን በጎነት በተለያዩ መንገዶች አሳይተዋል። በአንድ ወቅት ቅዱስ አርሳንዮስ ‹‹ብዙ ተናገርሁ ፤ ተጸጸትሁም። በዝምታ ግን ተጸጽቼ አሳውቅም›› ብሏል።

ይህን ኃጢአት በመዋ*ጋ*ት ሒደት ውስጥ የመጀመሪያው ሕርምጃ ኃጢአት መሆኑን ማመን ነው፡፡ ‹ስለሚናንሩት ስለ ከንቱ ነገር› የሚለውን የወንኔል ቃል በአእምሮ ውስጥ ማሳደር፡፡ ከዚህ ቀጥሎ ዝምታን መለማመድ ነው፡፡ ከአባቶች አንዱ የማውራት ፍላጎት ሲፈትነው በአፉ ውስጥ ጠጠሮች ሕስከመጨመር ደርሶአል፡፡ ሕናንተ ደግሞ ከዚህ በተሻለ መንገድ አሮኔ ልብስህን ሕንደ መዝጊያ ልትጠቀምበት ትችላስህ፡፡

### այսին

ደግሞ መምከር ኃጢአት ነው እንዲ? ትሉ ይሆናል። አዎን! በአንዳንድ ሁኔታዎች ኃጢአት ነው! <sup>3</sup>አንደኛው ሳይጠየቁ ልምከር ማስት ነው። ሁስተኛው ለመምከር ብቁ ሳንሆን ስንቀር ነው። ችግሩ ምክር በተጠየቅን ጊዜ ምንም በማናውቅበት ጉዳይ ሳይ በጉዳዩ ሳይ እንደ ተጠያቂ ሲቅ መሆናችን ሳይ ነው። ‹ኸረ እኔ አላውቅም› ለማስት አቅም ያሳቸው ጥበበኞች ጥቂቶች ናቸው።

በሚያሳዝን ሁኔታ ብዙ ወጣቶች በመንፈሳዊ ጉዳዮችም ሆነ በእጮኝነት ሕይወታቸው ዙሪያ እርስ በእርሳቸው ምክር ይሰጣጣሉ፡፡ በጉዳዩ ላይ የሚያውቅን ስው በመጠየቅ ፌንታ በቂ ልምድ ክሴስውና ምንም ሊጠቅጣቸው ከማይችል ሰው ምክር ይፌል ጋሉ፡፡ መጽሐፍ ቅዱስ ስለዚህ ጉዳይ የሚነግረን ነገር አስው፡፡

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ደህ ሃሳብ በመጽሐፈ መነኮሳት ሳይ ‹‹ይኸውም **ስስተምረን ሳይ**ሱት ሰሚዎችን የሚጠቅምበት ምክንያት ሳይኖረው ሳስተምራችሁ የሚል ሰው ዐሳዋቂ ነው እንጂ ዐዋቂ ሕይባልም፡፡››(‹‹ወዝኬ ዘሰ ዘይሜህር ዘሕንበስ ይኅሥሡ እምኔሁ ወዘእንበስ ምክንያተ ድልወት ሰበቁዔተ ሰማዕያን ውእቱኬ ስብድ ወስኮ ጠቢብ ››) ከሚሰው ጋር የተስማማ ነው፡፡ (መጽሐፈ መነኮሳት / ፊልክስዩስ)

‹‹ዕውር ዕውርን ሲመራ ይችላልን? ሁለቱ በጕድጓድ አይወድቁምን?›› (ሱቃ. ፯÷፴፱)

በክባድ ጉዳዮች ላይ ደርሶ ምክር መስጠት ክባድ ኃጢአት ነው ፤ ምክንያቱም ምክር በምትሰጠው ሰው ጠባይ ላይ ተጠያቂ ስለሚደርግህ ነው፡፡ በእርግጥ አንድ ሰው የቤት ሥራውን እንድታሠራው ወይም ይህንን መሰል እርዳታህን ቢፌልግ ልትረዳው ይገባል፡፡ በአንጻሩ ጓደኛህ ‹‹እንሊት እኮ ለእጮኝነት ፈለንችኝ ፤ ምን ይመስልዛል?›› ቢልህ በእንዲህ ዓይነቱ ጠንከር ያለ ጉዳይ ላይ በመሰለህ መንገድ ለመምከር እንዳትነሣ ምክንያቱም ነገሩ ወደ ኃጢአት ቢያመራ ተጠያቂው አንታ ትሆናስህ፡፡

ሕንዲሁም አንድ ሰው በሱስ ሕንደተያዘ ፣ በፍትወታዊ ልማዶች ሕንደተጠመደ ቢነግርህ አንተ ራስህ ረዳት የሚያስፌልግህ ስለሆንክ ከመምከር ይልቅ ወደ ካህን ሕንዲቀርብ አበረታታው፡፡ ‹‹ታውቃስህ? ሕኔ ራሴ ተመሳሳይ ችግሮች ነበሩብኝ ፤ ወደ ንስሐ አባቴ ሔጄ ነግሬያቸው ከዚህ ችግር መውጣት ሕንደምችል አሳዩኝ›› ብለህም ልታበረታታው ትችሳለህ፡፡

ሴሳው ለ3ደኛህ ልታደርግስት የምትችለው ነገር ስለ ሕርሱ መጸሰይ ነው። የክርስትና ስሙን ጽፌህ ለንስሐ አባትህ በመስጠትም ሕንዲጸልዩስት አድርግ።

‹‹አንዳንዴ ጉዳዩ በጣም ከባድ ቢሆንና ንስሐ አባቴ ሊያውቁት የሚገባ ቢሆን የጓደኛዬን ምሥጢር እንዴት መጠበቅ ይኖርብኛል?›› የሚል ጥያቄም አለ፡፡ ልታደርግ የምትችለው እየነገርካቸው ያለኸው የጓደኛህን ምሥጢር የሆነ ጉዛዜ መሆኑን

ለንስሐ አባትህ መንገር ነው። ከዚያ በኋላ አባትህ ይህን ጉዳይ ሴሳውቀርቶ ለጓደኛህም ጭምር መልስው ሲነግሩት አይችሱም። ነገርካቸውን ነገር ሳይገልጡም እግዚአብሔር ለጓደኛህ መንገድ እንዲመራው ሲጸልዩስት ይችሳሉ።

## իկንպን ափոլու

በምናሽትተው ነገር የፍትወት ሐሳቦችንና ስሜቶችን ሲያነቃቃ ይችላል። በጣም የሚያውዱ ሽቱዎች ሥጋን ስፍትወታዊ ድርጊቶች ይገፋፋሉ። ሴቶች ከሩቅ የሚጣሩ ሽቱዎችን በመቀባት ሴሎችን ማወክ የሰባቸውም። መጽሐፍ ቅዱስ ውድ ልብሶችን ስለመፃዛትና ልዩ የሆኑ ሽቱዎችን ስለመቀባት የሚለው ነገር አለ። አሞጽ ፮÷፮ ‹‹በፋጋ የወይን ጠጅ ለምትጠጡ ፥ አጅግ ባማሪ ሽቱም ለምትቀቡ ፥ ወዮላችሁ!›› ሲል በኢሳይያስ ፫÷፳፬ ላይ ደግሞ ‹‹ሕንዲህም ይሆናል በሽቱ ፋንታ ግማት!›› ይላል።

የሚያውድ ሽታ ወደ ዝሙት ሐሳብ ከመራህ እየተመኘከው ያለኸው ሥጋ ኢሳይያስ እንዳለው እንደሚበሰብስና ወደ ሽታ እንደሚለወጥ አስታውስ፡፡

በምትጻምበት ወቅት ደግሞ የምግብ ሽታ ፈተና ሲሆንብህ ይችላል፡፡ ምግብ በሚሸጥባቸው ቦታዎች ስታልፍ በጣም የሚፈብሽ ምግብ መዓዛ ያጋጥምዛል፡፡ ብቸኛው መፍትሔ ያንን ሽታ ሕንደምንተነፍሰው አየር አለመሳብ ነው፡፡ (don't inhale!)

የፋዩም ሲቀ ጳጳስ የነበረው ጻድቁ አባ አብርሃም በአንድ ወቅት በግብፅ ተወዳጅ ምግብ የነበረውን ‹ፔግዮን› የመብላት አምሮት መጣበትና ለደቀ መዝሙሩ እንዲያዘጋጅስት ነገረው፡፡

አንል ጋዩም የተባለውን ምግብ ካዘጋጀ በኋላ እንደደረሰለት ሲነግረው ‹‹ተወው!›› አለው፡፡ አንል ጋዩ ከዚህም በኋላ ቆይቶ ሲጠይቀው የአባ አብርሃም መልስ ‹‹ተወው!›› ብቻ ነበር፡፡ ከጥቂት ቀናት በኋላ ምግቡ ተበላሽ፡፡ (በዚያን ጊዜ ማቀዝቀዣ አልነበረምና) አባ አብርሃም የተበላሽውን ምግብ እንዲያቀርብለት አንል ጋዩን ጠየቀው፡፡ በጣም ይሽትት ነበር፡፡ ጻድቁም ለራሱ እንዲህ አለ ፡- ‹‹አብርሃም ልብህ የተመኘው እንግዲህ ይህንን ነበር ፤ እስቲ ብላ!...››

# 

በጎ መዓዛ አፍንጫህን ባወደው ጊዜ ልዩ መዓዛ ባለው ውድ ሽቱ ጌታዋን የቀባቸውን ማርያምን አስባት፡፡ ‹‹ቤቱም ከናርዶስ ሽቱ ሞሳ፡፡›› ዮሐ. ፲፪÷፫

## **Ի**ሃսԴիկաԴ 17G աֆպան

በእጅ መንካት በበደል መጀመሪያ (በጥንተ አብሶ) ወቅት ትልቅ ሚና ተጫውቶአል። ሰይጣን እንደ ዕባብ ሆኖ እናታችን ሔዋንን ባሳታት ጊዜ ክፉንና በጎውን ነገር የሚሳውቀውን ዛፍ አስመልክቶ እግዚአብሔር ምን ትእዛዝ እንዳዘዛቸው ጠየቃት። እርስዋም ‹‹እግዚአብሔር አለ፦ እንዳትሞቱ ከእርሱ አትብሎ አትንኩትም።›› ብላ ለዕባቡ መለሰችለት። ሔዋን በመጎምጀት እንድትቀጥፈው ፤ የሚያጓጓ መስሎ እንዲስማት የተከለከለችውን ዕፅ መንካት ነበረባት።

በመንካት የሚሰማን ስሜት ቢያስደስተንም ኅሊናችንን ግን ወዳልተቀደሱ ሃሳቦች መምራቱ አይቀርም። ለምሳሌ በአውቶቢስ ውስጥ ተቀምጠህ በጾታ ከአንተ ተቃራኒ ከሆነ ሰው *ጋር* ስትነካካ

ሰውነትህ በልብስ ቢሸራንም መንፈሳዊ ያልሆነ ስሜት በሰውነትህና በኀሲናህ ላይ ሲፈጠር ይችላል። እንዲህ ዓይነቶቹን ሁኔታዎች አንዳንድ ጊዜ የምንዋ*ጋ*ቸው ቢሆኑም አንዳንድ ጊዜ ደግሞ ልንመኛቸው ሁሉ እንችላለን። ስሜቱን መግዛትን የሚያውቅ ሰው ግን በማንኛውም መንገድ ከዚህ ሁኔታ ራሱን ያርቃል።

በ‹ፓራዳይዝ ኦፍ ፋዘርስ› በተሰኘው መጽሐፍ ላይ አንድ ታሪክ አስታውሳስሁ፡፡ የአንድ ወጣት መነኩሴ እናት ልጅዋን ለመጠየቅ ወደ ገዳም ትሔዳለች፡፡ ይህ መነኩሴ እስከ መንደሩ መውጫ ድረስ እናቱን ለመሸኘት ተከትሎአት ይወጣል፡፡ ወደ መንደሩ ጫፍ ለመድረስ ግን አንድ ፕልቀት ወንዝ መሻገር ያስፌልግ ነበርና መነኩሴው እናቱን ተሸክሞ አሻገራት፡፡ ይህንን ከማድረጉ በፊት ግን የእናቱን ሰውነት ላለመንካት በብርድ ልብስ ጠቀለላት፡፡ እናቱ በድርጊቱ ተገርጣ ‹‹እናትህ እኮ ነኝ!?...›› ስትለው ‹‹የፌራሁት የአናቴን ስውነት መንካትን አይደለም ፤ ነገር ግን የአንቺን ሰውነት ስነካ ባለማወቁ ወራት የነካሁትን ሌላ ሰውነት

ቅዱስ ይሁዳ ሴሳው ቀርቶ <sup>4</sup>በሥጋ የረከሰውን ልብስ እንኳን ሳይቀር እንድንጠሳ አስጠንቅቆናል፡፡ (ይሁ. ፩፥፳፫) በአንዳንድ የልብስ መሽጫዎች የማሳያ መስኮቶች በምናየው እይታ ፣ በምርት ማስተዋወቂያ መጽሔቶችም ምክንያት ንጹሕ ያልሆነ ስሜት

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ‹‹አ*ንዳንዶችን*ም በ*ሥጋ* የረክሰውን ልብስ እንኳ እየጠላችሁ በፍርሃ*ት ጣ*ሩ።›› (ይሁ. ፳፫)

የንዛ ሰውነታችንንም መነካካት ወደ *ጋ*ለ ሥጋዊ የስሜት መነሣሣት ሲገፋፋን ይችላል ፤ ይህም ስሜት ያልተቀደሰና የረከሰ ስሜት ነው። ብዙ ወጣት ወንዶችና ሴቶች ከዚህ ዓይነቱ ፊተና *ጋር* ሕንደሚታንሱ አውቃለሁ።

በማኅበራዊ ግንኙነቶቻችን በሚኖረን አካላዊ መነካካት ላይ ከፍተኛ ጥንቃቄን ማድረግ ያስፌልገናል። በተለይም በጾታ ተቃራኒያችን ከሆኑ ሰዎች ጋር ያለ ጥንቃቄ መላመድ አይገባንም። ወጣቶች አንዳንድ ጊዜ በንደኝነት ስም በጾታ የማይመስሏቸውን ሲያቅፉና እጃቸውን በላያቸው ላይ ሲሳርፉ ይታያል። ምናልባት አንዳንዱ ‹‹ምንም ነገር አስቤ አይደለም›› ሲል ይችላል። ሴሎቹ ደግሞ ‹‹በውስጤ ምንም ነገር አይሰማኝም!›› ሲሉ ይችላሉ። ነገር ግን ስለ ራስህ በእርግጠኝነት መናገር ትችል ይሆናል። ስለሴላው ሰውስ? በምነካካው ሰው ላይ ሴላ ስሜት ፈጥሬ ከሆነ እኮ አጠየቅበታለሁ።

ይህንን ሕዋሳትን የመግዛት ልምምድ ‹ዘመናዊነት› ተብሎ ከሚጠራው ስውነትን በውድ ልብሶች በመልበስ ማቀመጠልን ፣ ውድ የሆኑ ቅባቶችንና ክሬሞችን ማስለመድን እስከመተው ድረስ ልንመለከተው ይገባል።

ንክኪ ጥሩ ያልሆነ ስሜትን ወይም ስቃይን የምናስተናግድበት መሣሪያ ነው። የመንካት ስሜቱን መግዛት የቻለ ሰው ሕመምን መቋቋም ይችላል። በስቃዩም ውስጥ ጌታ ስለ እርሱ

የተቀበሰውን ሥቃይ ያስባል። ባሕታዊው ቴዎፋን በዚህ ነገር ልምዱን አካፍሎናል። ‹‹ሕጄን ቢያመኝ በኔታ ሕጆች ውስጥ ዘልቀው የንቡትን ችንካሮች ላስብ ይንባኛል። ጀርባዬን ሲሰማኝ ኔታዬ ስለ ሕኔ የተቀበላቸውን ግርፋቶች ላስብ ይንባኛል። ከጎኔ ሕመም ሲሰማኝ በጦር መወጋቱን ላስብ ይንባኛል። ራሴን ባመመኝ ጊዜ የሕሾኽ አክሊሉ በኅሊናዬ ሊመላለስ ይንባል።››

#### ምእራፍ አራት

# ስሰ ትሙስታዎችና ስሰፈጠፊ ሃሳቦች

ሕግዚአብሔር ብዙ መረጃዎችን በአሕምሮችን መያዝና በፌሰማን ጊዜም አስታውሶ መጠቀም ሕንድንችል አድርጎ ፌጥሮናል። ሕግዚአብሔር የማስታወስ ችሎታን የሰጠን ከሁሉ በፊት ትሕዛዛቱን ሕንድናስታውስ ነው። ‹‹የሕግዚአብሔርንም ትሕዛዝ ሁሉ ታስቡና ታደርጉ ዘንድ... ይሁን።›› ዘጉ. ፲፭÷፴፱–፵

የኔታችን ደቀመዛሙርት በዚህ የማስታወስ ችሎታ ተጠቅመው ኔታ ከአነርሱ ጋር ሳለ የተናገራቸውን ቃሳት በማስታወሳቸው ወንኔሳትንና መልአክታትን ጽፈዋል። ወንኔሳትም ከመጻፋቸው በፊት በምእመናን አእምሮ ውስጥ ስለነበሩ በቃል ትውፊትነት ቆይተዋል።

የማስታወስ ችሎታ ለእኛ የተሰጠበት ሌላው ምክንያት እግዚአብሔር ለእኛ ያደረ*ጋ*ቸውን መልካም ነገሮች ሁሉ እንድናስታውስ ነው፡፡ ‹‹ሙሴም ሕዝቡን አለ። ከባርነት ቤት ከግብፅ የወጣችሁበትን ይህን ቀን አስቡ፥ እግዚአብሔር ከዚህ ቦታ በብርቱ እጅ አውጥቶአችሷልና›› (ዘጸ. ፲፫÷፫)

በሴላ በኩል ያልሆነውን እንደሆነ አድርጎ ፈጥሮ ማሰብ ግን የእግዚአብሔር ሥጦታ አይደስም፡፡ ባሕታዊው ቴዎፋን እንደሚነግረን ሰባዊያን (የሚያስቡ) የሆኑት ሰውና መሳእክት ከዚህ ዓይነቱ የፈጠራ ሐሳብ ጋር አልተፈጠሩም፡፡ ሰይጣን ከጸጋው የተዋረደው ይህን ዓይነቱን የፈጠራ ሐሳብ ማሰብ ሲጀምርና

ከሕግዚአብሔር እኩል መሆን እንደሚችል ሲያስብ ነው። እንዲሁም ከተከለከሎት ዕፅ ቢበሱ እንደ አግዚአብሔር እንደሚሆኑ በነገራቸው ጊዜ ሰይጣን ለአዳምና ለሔዋን የፌጠራ ሐሳብን አስስተዋውቆአቸዋል።

በኃጢአት እንድንወድቅ ለማድረግ ሰይጣን ትውስታንም ሆነ የፌጠራ ሃሳብን ሲጠቀም ይችላል፡፡ በሐሳባችን የሚታየን ማንኛውም ነገር በውስጣችን አድናቆት ያሳድርና ቆይቶ ለመልካምም ሆነ ለክፉ ነገር ልናስታውስው እንችላለን፡፡

በትውስታና በፈጠራ ሃሳብ የምንሠራው ኃጢአት በሚከተሉት ምክንያቶች በሕዋሳቶቻችን ከምንሠራቸው ኃጢአቶች በላይ የክፋ ነው።

በሕዋሳቶቻችን የምንሠራቸው ኃጢአቶች የሚጀምሩት ሕዋሳትን ከሚያነግሡ ነገሮች ነው። አንድ ሰው ወይም አንድን ነገር ከማየት ፣ ከመስማት ፣ ከማሽተት ወዘተ. ይህም ማለት በሕዋሳቶቻችን የሚፈጸሙ ኃጢአቶች የሚመጡት በውጪያዊ ነገሮች ምክንያት ነው። ከዚህ በተለየ ግን በትውስታዎቻችን ምክንያት ግን በማናያቸውና በሌሎ ነገሮች ጭምር ልንፈተን እንችላለን።

የምንልጥረው ሃሳባችን ለነገሮች ልዩ ገጽታ የሚሰጣቸው ሲሆን አንዳንድ ነገሮችን ከሆኑት በሳይ አንጊና የሚያስደስቱ ያደር ጋቸዋል፡፡ በመጨረሻ ሕዋሳቶቻችን በእንቅልፍ የሚወድቁ ሲሆን በማስታወስና ልጥሮ በማሰብ የምንልጽመው ኃጢአት ግን በተኛንም ጊዜ በሕልጣችን መጥቶ ይልትነናል፡፡

# የማስታመስ ኃጢስቶች

### የቀጸሙ ክፍ ሥራዎቻንን ማስታወስ

በቅዳሴ ላይ ‹‹ሞትን ከምታመጣ ከክፉ ሃሳብ እንለይ ዘንድ›› ወደ እግዚአብሔር እንለምናለን፡፡ ክፉን ማሰብ ማለት እኔ ራሴ ከዚህ በፊት የሠራሁትን ክፉ ሥራ አለዚያም ሴሎች በእኔ ላይ የሠሩትን ክፉ ሥራ ማሰብ ማለት ነው፡፡

## ተመዠ መደቀ9

ቀድሞ የሬጸምናቸው ኃጢአቶች ትውስታ ከኃጢአቶቹ ከራቅን በኋላ ሲያውክን ይችላል። ከበሬሃውያን ቅዱሳን መካከል አንዳንዶቹ በዚህ ፊተና ለዓመታት ተስቃይተዋል። ቅዱስ ሙሴ ጸሲም በቀደሙ ኃጢአቶቹ ትውስታ ለረዥም ጊዜ ተፊትኖ ነበር። በታላቁ ቅዱስ መቃርዮስ ዘመን የነበረችው እጣ ሣራ ደግሞ ጌታ ከዚህ ፊተና አላቅቆ ነጻ እስካደረጋት ጊዜ ድረስ ለዐሥራ አራት ዓመታት ተፊትናለች።

በቴሌቪዥናንም ሆነ በመረጃ መረብ የተመለከትናቸው ልቅ የሆኑ የዝሙት ትዕይንቶች በኀሲናን ተቀርጸው ይቀሩና በየጊዜው በትውስታ እየመጡ ሊፌትኑን ይችላሉ።

## фЩ

ከአንድ ሰው *ጋር* ልከራከር ወይም ልጣላ እችላስሁ። ከታረቅንም በኋላ ግን ያስፈውን በጣስታወስ የሚ*መ*ጣው የቁጣና የበቀል ሐሳብ ግን የሚጎዳ ነው። ዲያቢሎስ ነገሮችን ከሆኑት በላይ

ተባብሰው እንዲታዩን ያደር ጋል። ብዙ ባልና ሚስት በዚህ የተነሣ በችግር ላይ ናቸው። ጠዋት ወደ ሥራ ከመሔድ በፊት የሚፈጥሩትን አነስተኛ ጭቅጭቅ ዲያቢሎስ በአግባቡ ይጠቀምበታል። በሥራ ላይ እያሉ ሁስቱም የጠዋቱን ጭቅጭቅ የሚያስታውሱበትን አጋጣሚ ያመቻቻል። በሁስቱም ልብ ኃይለኛ ቁጣና ብስጭት ይቀስቀሳል። ከሥራ ወደ ቤታቸው ተመልሰው ሲገናኙ በጠዋት የተነሣው ትንሽ አስመግባባት ስሳምንታት ያህል የሁስቱንም ስላም ሊነጥቅ ወደሚችል ትልቅ ጠብ ይሆናል። ፍቺዎች የሚጀምሩት በምን ሆነና?

አንዳንድ ሰዎች ደግሞ ጭቅጨቅ በተነሣ ቁጥር የቆዩ ጉዳዮችን ራልፍለው በማስታወስ እያነሡ ይጨቃጨቃሉ። ለምሳሌ ከተጋቡ ዐሥር ዓመታትን ያሳለፉ ባልና ሚስት ይኖራሉ። በተጣሉ ቁጥር ሚስት ባሏ በጫጉላቸው ጊዜ ያደረገውን ወይም ያላደረገውን ነገር እያነሣች ልትናገረው ትችላለች። በተመሳሳይ ባልየውም በተጫጩ ጊዜ እናቷ የተናንሩትን ነገር እያነሣባት ሊናንራት ይችላል።

## መፍረድ

የሆነ ሰው ያደረገውን ነገር ልትሰጣ ወይም ልታይ ትችላስህ ፤ ወዲያውትም በዚያ ሰው ላይ ትፌርዳስህ። ምናልባት በዚያ ሰው ላይ በመፍረድህ ተጸጽተህ ተናዝዘህም ሲሆን ይችላል ፤ ነገሩ ግን አያበቃም። ያንን ሰው ባንኘስው ቁጥር ያደረገውን አያስታወስክ በውስጥህ ትፌርድበታለህ። ምናልባትም እኮ ያ ሰው ባደረገው ነገር ተጸጽቶ ኃጢአቱን ተናዝዞ ፣ ያደረገውን ነገር

ረስቶትም ሲሆን ይችላል። አንተ ማን አሁንም በማስታወስህ ምክንያት በሰው ላይ በመፍረድ ኃጢአት ትወድቃለህ።

## ከንቱ ውዳሴ

አንዳንድ ጊዜ ለእኛ ጥሩ የመሰለንን ነገር ልናደርግ እንችላለን። ለምሳሌ ሁለት ሰዎችን አስታርቁ ሲሆን ይችላል። ከዚያ በኋላ ግን ለእነሱ የተናገርኳቸውን ጥበብ የተሞሱ ንግግሮች ማስታወስ እጀምራለሁ። በውስጤም ‹‹ቀላል ሰው አይደለሁም ለካ!›› እሳለሁ። አንድ የሰንበት ትምህርት ቤት መምህር የማስተማር ጸጋ ሲሰጠው ይችላል። ይህ ጸጋ ግን የተሠጠው ከመምህሩ ብቃት ሳይሆን ለተማሪዎቹ ሲባል ነው። ነገር ግን እሱ የተናገራቸውን ቃላት እያስታወሰ ከእግዚአብሔር የተሰጡ መሆናቸው ቀርቶ ክራሱ ያመነጫቸው አድርጎ በማሰብ ራስን ክፍ ወደ ማድረግ ልቡ ይሞላል።

ይህንን ፌተና እንዴት እንደምትዋ*ጋ*ው መንገዱን ልንገርህ! እንዲህ ዓይነቱ ሐሳብ በኅሲናህ ማደግ ሲጀምር ነቢዩ በለዓምን ለመገሠጽ እግዚአብሔር አህያን እንደተጠቀመ አስታውስ! (ዘታ. ፳፪÷፳፩–፵፫ ፪ .፪÷፲፬–፲፭) ለራስህም እንዲህ በለው ፡-‹‹በተናገርኳቸው ቃላት እንድመካ ከበለዓም አህያ የተሻለ ሥልጣን የለኝም!››

# በፈጠራ ሃሳብ የሚፈጸሙ ኃጢስቶች

## ዝሙት

በጾታ ከአንተ ተቃራኒ ከሆኑ ሰዎች ጋር አብረህ ትሥራስህ እንበል። አብራህ የምትሥራው ሴት ረጋ ያለችና ሬጽሞ ከአንተ ጋር ሴላ ግንኙነት የጣትሬጥር ልትሆን ትችላሰች። ነገር ግን በፌጠርኸው ሐሳብህ በንጽሕና ካለችው ሴት ጋር ብዙ ግብረ ዝሙት ልትሬጽም ትችላለህ።

ሕንዲሁም በአለባበሷ ሥርዓት ያላትን ሴት በፌጠራ ሐሳብህ የሚያስደስትህን የማይሆን ልብስ ልታለብሳት ወይም ዕርቃኗን አድርገህ ልታስባት በሐሳብህም በዝሙት ልትወድቅ ትችላለህ። ባየሃትም ቁጥር በሐሳብህ የፌጸምኸውን ዝሙት ማስታወስ ትጀምራለህ። ጸታዊ ጥቃት ማድረስስ የሚጀመረው በሕንዲህ ዓይነቱ ሐሳብ መነሻነት አይደል?

ሌላው ክፉ የፌጠራ ሐሳብ ሰዎችን ያለ አማባብ በዝሙት አጣምሮ ማስብ ነው። ምሳሌ ልስጣችሁ። በአንድ ምግብ ቤት ውስጥ ወይም በአውቶቢስ ውስጥ አንድ ሽማግሌ ከአንዲት ወጣት ጋር ተቀምጠው በወዳጅነት ሲነጋንሩ ልታዩ ትችላሳችሁ። በዚህ ወቅት ክፉ ሥዕል በኅሲናችሁ ይመጣና ወጣቷን ሴት ከአለቃዋ ጋር የምትዘሙት አድርጋችሁ ታስባሳችሁ። በእውነታው ግን ልጅቷ የተቀመጠችው ከአባቷ ጋር ሲሆን ይችላል። እናንተ ግን ከፍትወት ሐሳብ አልፎ በንጹሐን ላይ በመፍረድ ኃጢአት ወድቃችቷል።

#### фЩ

ሁልጊዜ የሚያቃልልህ አለቃህ ወይም በትምህርት ቤት የሚያስቸግርህ በጥባጭ ሰው ሲኖር ይችላል። በእውነታው ዓለም ምንም ልታርደግ አትችልም ፤ በዚህ ፌንታ ግን በምትፌጥረው ሐሳብ ግን ትበቀለዋለህ። ያንን ሰው ስትስድበው ወይም ወደ ጣጥ ውስጥ ስትጨምረው ይታይዛል። ወይም በኅሲናህ አንዳች አደጋ ወይም የመኪና አደጋ ሲደርስበት ፤ ከረዥም ሕንጻ ላይ ሲፌጠፌጥ ወዘተ የመሳሰሉ ክፉ ሐሳቦች በልብህ እየተመላለሱ በደስታ ሲሞሱህ ይችላሉ። ያልንባህ ነገር ግን በሐሳብህ ሰው እየንደልህ ያለህ መሆንህን ነው።

#### መፍረድ

አንድ ሰው የሚያደርገውን መልካምም ሆነ ክፉ ነገር አይተን የምንታዘብ ከሆነ በኅሊናችን ያንን ሰው ስናስተምረው ይታየናል። ንስሐ እንዲገባ ስንነግረው ፣ ስለ ክፉ ሥራዎቹ ስንገሥጸው ፣ ከፈጣሪ ዘንድ እርሱ ያደረገውን የሚያደርጉ ሰዎች የሚጠብቃቸውን ፍርድ ስንነግረው ፣ በመጽሐፍ ቅዱሳዊ ጥቅሶች የተሞላ ስብክትን ስዚህ ሰው ስንሰብክ ይታየናል። ያልተረዳነው ነገር ቢኖር በክፋ የመፍረድ ኃጢአት ላይ መውደቃችንን ነው። እኛ እግዚአብሔር በዚያ ሰው ላይ ከሚፈርደው በላይ በመፍረዳችን እግዚአብሔር ሊፈርድብን እንደሚችልም ጭምር አልተረዳንም።

ለሰንበት ትምህርት ቤት መምህራኖቻችን ፣ ለወላጆቻችን ሌላው ቀርቶ ለንስሐ አባቶቻችን <del>ጭ</del>ምር ልናስተምር የሚቃጣን ትምህርት ከዚህ ዓይነቱ የድፍረት ሃሳብ *ጋር* የሚመሳሰል ነው።

#### ከንቱ ውዳሴ

ሕኔ ሕንኳን የዐሥራ ሁለት ዓመት ልጅ ሕያለሁ አንዳንድ ጊዜ ሰማዕት ሕንደሆንኩ አድርጌ የምደስትበት ጊዜ ነበር። ‹‹ቅድስናዬ››ን የሚልታተኮ የዲያቢሎስ ጥቃቶችና ሥቃዮችን ሁሉ በጽናት ስቋቋማቸው ይታየኝ ነበር።

## የቀን ሕልም

ማንም ሰው ክቀን ሕልም ነጻ አይደለም። ይሁንና ከመጠን በላይ በቀን ሕልም እየዋኙ መደሰት ግን ንስሐ ልንገባበት የሚያስፈልግ ኃጢአት ነው። የቀን ሕልም መጽሐፍ ቅዱስን በማንበብ ፣ በመማር ፣ በመጸለይ ልናሳልፈው የምንችስውን ጠቃሚ ጊዜ የሚያባክን እና ጥቅም የሌለው ነገር ነው። ብዙ ተማሪዎች መጽሐፋቸውን ገልጠው ፣ እርሳሶቻቸውን ቀርጸው ሊያጠኑ ይቀመጣሉ ፤ ብዙም ሳይቆዩ ግን ጎዘንና ደስታን በሚያፈራርቁባቸው ሐሳቦች ውስጥ መዋኘት ይቀጥላሉ።

የዚህ የቀን ሕልም ዋነኛ አደ*ጋ*ው በጤነኛ ሐሳቦች ተጀምሮ በጾታዊ ም**ኞቶች መጠናቀቁ ሳይ ነው**፡፡ ወጣት ሴቶች ስ<mark>ለ</mark> ሰር*ጋ*ቸው

ያልማሉ፡፡ ሲያንቡ የሚለብሱትን ቀሚስ ፣ ስለ ሚዜዎቻቸው ፣ ስርጉን ስለሚያደርጉበት ቤተ ክርስቲያን ፣ ስለሚደረግሳቸው አቀባበል.... ይህ በተመስጦ የሚታሰብ በጎ ሐሳብ በዚህ አያቆምም፡፡ ስለ ጫጉላ ምሽት በማሰብ ይጠናቀቃል፡፡

#### ፍቅረ ዓስም

ዓስምን መውደድ በእግዚአብሔር ዘንድ ጥል ነው። (ያዕ.፬÷፬) ቅዱስ ያዕቆብ በዚሁ ጥቅስ ላይ ዓስምን የሚወድ ቢኖር የእግዚአብሔር ጠላት ሆኗል ይሰናል። ይህ ሆኖ ሳስ ግን እኛ በምንፈጥራቸው ሐሳቦቻችን በታላላቅ አብያተ መንግሥታት ስንኖር ፣ ውድና ዘመናዊ ልብሶችን ስንስብስ ፣ አሉ የሚባሉ መኪኖችን ስንነዳ ይታየናል። መኪኖች በተለይ ከዐሥር ዓመት በታች ባሉ ሕጻናት ጎሲና ትልቅ ነገሮች ናቸው። ስለ መኪኖች ማውራት በመኝታ ቤቶቻቸው የመኪኖች ሥዕል መለጣጠፍ ፣ መኪኖችን መመኘት ሥራቸው ነው።

በቶሮንቶ ካደረማነው አንድ ጉዞ ስንመለስ በመኪናዬ ያደረስኳቸው ወጣቶቻችን አሳስቦአቸው የሚነ*ጋገ*ሩበት የወሬያቸው ርእስ ስለ መኪኖች ነበር!

ይህ ፈተና ዲያቢሎስ ጌታችንን ለመፈተን ካቀረባቸው ሦስት ፈተናዎች አንዱ ነው። ጌታችን ወደ ተራራ ወስዶ የዓለምንም መንግሥታት ሁሉ ክብራቸውንም አሳይቶ። ‹‹ወድቀህ ብትሰግድልኝ ይህን ሁሉ እሰጥሃለሁ አለው።›› (ጣቴ. ፬÷፱) አዎን ያን ጊዜ ጌታችን ዲያቢሎስን ገሥጾታል። ነገር ግን ዲያቢሎስ እኛን

በተመሳሳይ ተንኮሎ የዓለምን ነገሮች እያሳየ ሲጥለን ስንት ጊዜ ሞክሮ ይሆን?

## ምግብን አያሰቡ መንምዠት

ይህ ዓይነቱ ሃሳብ በተለይ በጾም ወቅት አደገኛ ነው። ዐቢይ ጾም ሲጠናቀቅ ሁለት ሳምንታት በሚቀሩት ጊዜ በዕለተ ትንሣኤ ሴሊት ክቅዳሴ መልስ ስለሚቀርበው ልዩ ምግብ እያሰብክ ልትጎመዥ ትችላለህ። ምግቡ በአፍህ እያላመጥሽው ያለህ ያህል እና አፍንጫህን ሲያውደው ይሰማሃል። አፍህ በምራቅ መሞላት መጀመሩም አይቀሬ ነው!

በጾም ወቅትም ባይሆን እንኳን ድንንት የምትወዳቸውን የምግብ ዓይነቶች እያስብህ በመንምገናት ምራቅህን ልትውጥ ትችሳለህ። ያልንባህ ነገር ግን በኀሲናህ ሆዳም እየሆንህ መሆኑን ነው!

በብሎይ ኪዳን ይህ ዓይነቱ ኃጢአት እስራኤሳውያንን ከግብፅ ከወጡ በኋላ ድል አድርጓቸው ነበር። ‹‹በመካከሳቸውም የነበሩ ልዩ ልዩ ሕዝብ እጅግ ጕመጁ የእስራኤል ልጆች ደግሞ ያለቅሱ ነበር። የምንበሳውን ሥጋ ማን ይሰጠናል?›› ለሙሴ እንዲህ አሉት ፡- ‹‹በግብፅ ያለ ዋጋ እንበሳው የነበረውን ዓሣ፥ ዱባውንም፥ በጢዅንም፥ ኩራቱንም፥ ቀዩንም ሽንኩርት፥ ነጩንም ሽንኩርት እናስባለን ፤ አሁን ግን ሰውነታችን ደረቀች ዓይናችንም ከዚህ መና በቀር ምንም አታይም አሉ።›› (ዘታ. ፲፩÷፩) እግዚአብሔር የፌለጉትን ሰጣቸው ፤ ሆኖም ስለ ሆዳምነታቸውና መስንብንባቸው ተቀጡ። ‹‹ሥጋውም

በሕዝቡ ላይ ነደደ ሕግዚአብሔርም ሕዝቡን በታላቅ መቅሠፍት እጅግ መታ። የጕመጁ ሕዝብ በዚያ ተቀብረዋልና የዚያ ስፍራ ስም የምኞት መቃብር ተብሎ ተጠራ።›› (ዘታ.፲፩÷፴፫)

# በፈጠራ ሐሳቦች ኃጢስት ሳስመሥራት መፍትሔው ምንድር ነው?

የመጀመሪያው እርምጃ እነዚህን የፈጠራ ሐሳቦች ኃጢአት መሆናቸውን ማመን እና ምንም የማይታዱ ሐሳቦችና መዝናኛዎች ናቸው ብሎ አሰማስብ ነው። እንዲሁም እነዚህን ኃጢአቶች በኮዛቴ ጊዜ መናዘዝ ይገባል። ሴሎች ኃጢአቶችን እንደምንዋጋቸው ሁሉ እነዚህንም ኃጢአቶች ድል ሰማድረግ መጸሰይና ረድኤተ እግዚአብሔርን መጠየቅ ያስፈልጋል።

#### ምእራፍ አምስት

# ቸቶሰመሮ ተነቆደዋ

በመዝሙር ፲፰÷፲፫ ላይ ቅዱስ ዳዊት ‹‹የድፍሬት ኃጢአት እንዳይገዛኝ ባሪያህን ጠብቅ የዚያን ጊዜ ፍጹም እሆናስሁ፥ ከታላቁም ኃጢአት እንጻስሁ።›› ብሏል።

ሕንዚህ የድፍረት ኃጢአቶች ምንድር ናቸው? የተሠወሩት ናቸው። ኃጢአት የማይመስሉ ነገር ግን በውሽት ጽድቅ ውስጥ የተሸፈት ኃጢአቶች ናቸው። ያለ ሕግዚአብሔር ፌቃድና ሕግዚአብሔርን ደስ በማያሰኝ መንገድ የሚደረጉ መልካም ሥራዎችም ሲሆኑ ይችሳሉ። ይህን የመስሉት ኃጢአቶች ሕንደ በን ሥራ ያማሩ ኃጢአቶች በመሆናቸው ‹የቀኝ እጅ ኃጢአቶች› ይባላሉ።

## የድፍረት ኃጢስት ምሳሴዎች

## ፩. በራስ መመካት

ስብስት ስትማር ልብህ እንደተካ ይሰማዛል ፤ እንዲሁም በውስጥህ ጽድቅን የመከተል ምኞት እንደ እሳት ይንቀስቀሳል። ስለዚህም በታላቅ መንፈሳዊ ቅናት መጽሐፍ ቅዱስን ማንበብ ፤ መጾም ፤ አብዝቶ መጸለይ ትጀምራስህ። ከተለመደው የተለየ (የእግዚአብሔር ጸጋ የሚመስልህ) ኃይል እየመራህ እንዳለ ይሰማዛል ፤ እንዳይሆን ይሆንና በጥቂት ቀናት ውስጥ ወደ ቀደመ ማንነትህ ትመለሳለህ ፤ ከበፊቱም ብስህ ቁጭ ትላለህ። ችግሩ በራስ

መመካት ነው፡፡ መፍትሔውም ወደ መምህረ ንስሓ መሔድና ማማከር ነው፡፡ የንስሓ አባታትህ ተገቢውን ጸሎት ፣ ጾምና ስማደት ሊያዝዝህ ይችላል፡፡

#### ፪. አጅግ ጻድቅነት

በምክረ ካህን በተገቢው መንገድ እየተመራህ እያለ እንኳን ዲያቢሎስ ከንስሓ አባትህ ትእዛዝ በላይ አንዳንድ ነገሮችን እንድታደርግ ሲያሳምንህ ይችላል። ‹‹ምናልባትም እኮ አባ የአንተን መንራሳዊ ደረጃ አያውቁ ይሆናል!›› ‹‹አዬ! የንስሐ አባትህ መንራሳዊ ዕድገትህን እያዘገዩብህ ነው!›› ብሎ ሲነግርህ ይችላል። ስለዚህም የምታደርጋቸውን የመንራሳዊ ተጋድሎ ጥረቶች ሁሉ ከንስሐ አባትህ መደበቅ ትጀምርና ኃጢአትህን ብቻ መናዘዝ ትጀምራለህ። ይህንን ማድረግ አንድ ጊዜ ከጀመርህለት ለረዥም ስዓታት እንድትጾም ፣ ከምንጊዜውም በበለጠ እንድትጸልይ ፣ ቅዱሳት መጻሕፍትን አብዝተህ እንድታነብ ዲያቢሎስ በጥረትህ ላይ ሲያግዝህ ሁሉ ይችላል። (ምንም ዓይነት ፊተና ባለመራተን ማለት ነው።)

ዲያቢሎስ ለምንድር ነው እንዲህ የሚያደርገው? የመንፈሳዊ ተጋድሎ ሙከራህ ወደ ፍጹምነት የምትደርስበት መንገድ መሆኑ ቀርቶ ራሱ ግብህ እንዲሆን ለማድረግ ነው፡፡ እናም ምን ያህል ሰዓታት እንደጸምክና ምን ያክል እንደሰንድህ በማሰብ መደስት ትጀምራለህ፡፡ መጽሐፍ ቅዱስ ስለዚህ ጉዳይ ብዙ ይነግረናል፡፡ ‹‹እጅግ ጻድቅ አትሁን፥ እጅግ ጠቢብም አትሁን፥ እንዳትጠፋ፡፡›› (መክ. ፯÷፲፮)

‹‹ሕግዚአብሔር ለእያንዳንዱ የእምነትን መጠን እንዳካልለው፥ ሕንደ ባለ አእምሮ እንዲያስብ እንጂ ማሰብ ከሚገባው አልፎ በትዕቢት ሕንዳያስብ በመካከላችሁ ላለው ለእያንዳንዱ በተሰጠኝ ጸጋ እናገራለሁ›› (ሮሜ. ፲፪÷፫)

ሁሉን ነገር በመጠን መሆንና ማድረግ ይገባል ፤ ወደ ቀኝም (እጅግ ጻድቅ ሳይሆኑም) ወደ ግራም (በኃጢአተኝነት) የሚኖሩትን የመጠን አኗኗር አበው የከበረ የልዕልና መንገድ ብስው ይጠሩታል።

መነኮሳት ለጸም ለጸሎትና ለ3ባብ በአበምኔት የሚታዘዝ መመሪያ ያሳቸው ለዚህ ነው። ስለ መንፈሳዊ ሕይወት የንስሐ አባትን ማማከርና ለእያንዳንዱ ነገር መመሪያ ይስጡ ዘንድ መጠየቅ ያስፌል ኃል።

## ፫. ራስን መቅጣት

አንዳንድ ጊዜ በራስ መር መንልሳዊነታችን (do it yourself spirituality) ለሠራናቸው ኃጢአቶች ራሳችንን እንቀጣለን። በዚህ ስኅተት ስንያዝ ችግራችንን የምንልታ ስለሚመስለን ጸም ጸሎታችንና ስግዴታችን የበዛ ይሆናል። ወዲያውም ይህ አካሔድ ወደ ሚከተሉት ይመራናል ፡-

# g. ስራስ ነፃነት መስጠት

ለምሳሌ በጾም ወቅት በአውሮፕላን ተሳፍረህ ስትሔድ የሚቀርብልህ ምግብ የፍስግ ሲሆን ይችላል። በዚህ ጊዜ ብዙ እንደጾምክና አሁን ዕረፍት ማድረጊያህ ጊዜ እንደሆነ ታስብና ለራስህ ያለ መጾም መብት ትስጣለህ። ያልተረዳኸው ነገር ግን ዲያቢሎስ ለካህናት የተሰጠውን የማሠርና የመፍታት ሥልጣን ለራስህ እንድትስጥ እንዳደረገህ ነው።

በሕውነቱ ከሆነ ሕያስረህና ሕየፈታህ ያለው ዲያቢሎስ ነው። ሕርሱ መንፈሳዊ አባትህን ሕንድትተው አድርን ሕርሱ በመንፈሳዊ ሕይወት ጉዳይ አማካሪህ ሆኗል። መጽሐፍ ቅዱስ ስለዚህ ጉዳይ ሕንዲህ ይላል፦ ‹‹መብራትንም አብርቶ በስውር ወይም በእንቅብ በታች የሚያኖረው የለም፥ የሚገቡ ሰዎች ብርሃኑን ሕንዲያዩ በመቅረዝ ላይ ያኖረዋል ሕንጂ።›› (ሱቃ. ፲፩÷፴፩)

የበረሃ አባቶች የዚህ ቃል ሐሳብ ‹‹መንፈሳዊ ተ*ጋ*ድሎችህን ከመንፈሳዊ አባትህ አትሸሽግ ፤ ለንስሐ አባትህ ሳትናገር መንፈሳዊ ሥራ አትጀምር›› ማስት ነው ሲሉ ያብራራሉ።

#### *ъ.* የተሳሳተ የጻድቅነት ስሜት

በዚህ መንገድ ከቀጠልህ ድኅነትህን እያጣህና ወደ ሲኦል እየተነዳህ እያለ ዲያቢሎስ በጎ ሥራ እየሠራህ እንዳለህና በዘላለም ሕይወት ጎዳና ላይ እንዳለህ እንዲሰማህ ያደር ጋል። መጽሐፍ ቅዱስ ግን ስለዚህ ነገር ያስጠነቅቀናል ፡- ‹‹እንግዲህ በአንተ ያለው ብርሃን ጨለማ እንዳይሆን ተመልከት።›› (ሱቃ.፲፩÷፴፭) በራእይ ፫÷፲፯ ላይ ጌታ በሎዶቅያ ያለውን የቤተ ክርስቲያን አለቃ እንዲህ ሲል ይገሥጸዋል። ‹‹ህብታም ነኝና ባለጠጋ ሆኜአለሁ አንድም ስንኳ

አያስፈልገኝም የምትል ስለ ሆንህ፥ ጕስቋላና ምስኪንም ድሀም ዕውርም የተራቆትህም መሆንህን ስለማታውቅ፥ ባለ ጠጋ ሕንድትሆን በእሳት የነጠረውን ወርቅ፥ ተጕናጽፌህም የራቁትነትህ ኃፍረት ሕንዳይገለጥ ነጭ ልብስን፥ ሕንድታይም ዓይኖችህን የምትኒለውን ኵል ከእኔ ትግዛ ዘንድ እመክርዛለሁ።››

ሕዚህ ደረጃ ላይ የደረሱ ሰዎች የጠፉ ያህል ናቸው። ባሕታዊው ቴዎፋን እንደሚነግረን ራሳቸውን ጻድቅ አድርገው የሚያስቡ ሰዎች ያሉበትን ሁኔታ የሚረዱት ከሞቱ በኋላ ነው። ኔታችን እንዲህ ሲል የተናገረው ስለ እነርሱ ነው ፡- ‹‹በዚያ ቀን ብዙዎች። ኔታ ሆይ፥ ኔታ ሆይ፥ በስምህ ትንቢት አልተናገርንምን፥ በስምህስ አጋንንትን አላወጣንምን፥ በስምህስ ብዙ ተአምራትን አላደረግንምን? ይሉኛል። የዚያን ጊዜም። ከቶ አላወቅኋችሁም፤ እናንተ ዓመፀኞች፥ ከእኔ ራቁ ብዬ እመስክርባቸዋስሁ።›› (ጣቴ. ፯÷፳፪)

## ፯ የሐሰት መ7ስጦች ፣ ራአዮችና ሕልሞች

በተሳሳተ አስተሳሰብህ እንድትቀጥል ለማድረግ አንዳንድ ጊዜ ዲያቢሎስ ነገሮችን ከመሆናቸው በፊት እንድታውቃቸው ሲያደርግህ ይችሳል፡፡ ወይም የሴሎች ስዎችን ሐሳብ እንድታውቅ ሲያደርግህ ይችሳል፡፡

ዲያቢሎስ እንዴት ይህን ማድረግ ይችላል? በጣም ቀላል ነው! ለምሳሌ ሀገር ቤት ያሉ አያትህ በጠና እንዲታመሙ ያውቃል ፤ ስለዚህ ይህንን ሐሳብ በአንተ ኅሊና እንዲታሰብ ያደርጋል፡፡ አንተም ደንገግጠህ ስልክ ትደውሳለህ ፤ በዚህ ጊዜ አያትህ በጣም

ሕንደታመሙ ይነገርዛል። ይህንን ስታምን ሴሎች ነገሮችንም ሕየነገሪህ ሕግዚአብሔር የገሰጠልኝ ነው ብሰህ ሕንድታስብ ያሳምንዛል። በትዕቢትና ራስን ሕንደ ጻድቅ በማየት ኃጢአትም ሕንድትሞሳ ያደርግዛል።

ዮሐንስ ክሲማከስ ደግሞ እንዲህ ሲል ገልጾታል። ዲያቢሎስ ሐሳቦችን በአንድ ሰው ኀሲና ላይ ከተከለ በኃላ ይህንኑ ሐሳብ ለሴላ ሰው በመንገር ራሱን የሰውን አእምሮ የሚያነብ እንደሆነ እንዲሰማው ያደርገዋል። ጠንቋዮች የሚያውቁትን ነገር ከየት የሚያገኙት ይመስላኃል? ከዲያቢሎስ እኮ ነው! በእርግጥም አብዛኞቹ ጠንቋዮች በትክክል በኢጋንንት የተያዙ ናቸው።

ሦስት መነኮሳት አንድ ነገር ተገልጦላቸው የተገለጠው ነገር ከእግዚአብሔር ነው ወይንስ ከዲያቢሎስ እያሉ ይክራክሩ ነበር። በመጨረሻም ወደ ቅዱስ እንጦንስ ሔደው ሲጠይቁት ወሰኑ። ወደ ቅዱስ እንጦንስ ሲሔዱ በመንገድ ላይ ይዘውት ሲሔዱ የነበረ አህያ ሞተባቸው። መንገዳቸውን ቀጥለው ወደ ቅዱስ እንጦንስ ሲደርሱ ‹‹አህያችሁ መሞቱ በጣም ያሳዝናል!›› አላቸው። እነርሱም ‹‹ስለ አህያው እንዴት ልታውቅ ቻልህ?›› ሲሉ ጠየቁት። እርሱም ‹‹ሳይጣን ነገረኝ!›› አላቸው። እነርሱም ‹‹ሳንጠይቅህ ጥያቄያችንን መለስህልን!›› አሉት።

አንዳንድ ሰዎች መሳክትንና ቅዱሳንን በራእይ ያያሉ። ነገር ግን እንዲህ ያሉትን ራእዮች ከመቀበል በፊት ከፍተኛ ጥንቃቄ ያስፌልጋል ፤ ምክንያቱም ዲያቢሎስ መንፌሳዊ ሕይወታችንን ለማፌራረስ ሲል ሲያስመስል ይችላል። የበረሃ አባቶች ታሪክ

ራእይና ሕልምን ከእግዚአብሔር መሆኑንና ከሰይጣን መሆኑን ሳይለዩ ስለተቀበሱ ሰዎች በሚናንሩ አስፈሪ ታሪኮች የተሞላ ነው። ከእነዚህ ታሪኮች አንዱ የሄሮን ታሪክ ነው። ይህ መነኩሴ ለሃምሳ *ዓመታት* በብሕትውና የኖረ ሲሆን ለረዥም ጊዜ ይ*ገ*ለጥለት በነበረ የሐሰት መልአክ እየወደቀ የመጣ ነው። መልአክ ስለተገለጠለት ወደ ቤተ ክርስቲያን መሔድ አቆመ ፣ ለአበምኔቱ እንዲነግራቸው ሌሎች መነኮሳት የመከሩትንም ምክር አልተቀበለም። በመጨረሻም ‹‹መልአኩ›› ለዚህ አባት በሕይወቱ እያለ እንደ ኤልያስ ወደ ሰማይ *እን*ደሚወሰድ ነገረው፡፡ ይህ ምስኪን *መ*ነኩሴም ወንድሞቹ መነኮሳትን ሲሰናበት ሔይ። ከዲያቢሎስ ቢሉ*ትም* ነገሩ አልሰማቸውም። መልአክ ነኝ ባዩም ይህንን አባት ወደ ተራራ ይዞት ወጣ። እንዲዘልልም ነገረው ፤ ይህ አባትም በተባለው አምኖ ሲዘልል ወድቆ ተከስክሶ ሞተ፡፡ አበምኔቱ ይህ መነኩሴ ራሱን *እንዳ*ጠፋ በመቁጠር ጸሎተ ፍትሐት *እንዲ*ደረ**ግ**ስት *እን*ኪን **አልፈቀ**ደም።

ሌላ መልአክ ነኝ ባይ ደግሞ ለሌላ መነኩሴ ለሦስት ዓመታት ተገለጠለት። በዚህ መልአክ ብርዛን ይህ አባት የሚኖርባት በአቱ ታበራ ነበርና ሻማዎችን ማብራት አያስፌልንውም ነበር። ከሦስት ዓመታት በኋላ ይህ በራሕይ በ‹‹ገነት›› አይሁዳውያን በአብርዛም እቅፍ ሆነው ክርስቲያኖች ደግሞ በሲኦል ሲሰቃዩ አስመስሎ አሳየው። ይህ መነኩሴ ክርስትናን ትቶ አይሁዳዊ ሆነ።

ጥበበኛ የሆኑ መነኮሳትም አሉ። ለአንዱ መነኩሴ ‹‹ገብርኤል›› ነኝ ባይ *ጋ*ኔን ከእግዚአብሔር ተልኬ መጣሁ አለው።

መነኩሴውም ‹‹የመጣኸው ወደ ትክክለኛው በአት አይደለም ፤ እኔ ገና ራእይ ለማየት የማይገባኝ ኃጢአተኛ ነኝ! ከዚህ ቀጥሎ ያለው መነኩሴ ግን ጻድቅ ስው ነው›› ሲል መለሰለት፡፡ ገብርኤል ነኝ ባዩም እንደ ዉስ ታነን!

ለሴላ አባት ደግሞ ዲያቢሎስ ‹ክርስቶስ ነኝ› ብሎ ተገለጠለትና የአምልኮት ስግዴት እንዲያቀርብለት ነገረው፡፡ ይህ አባት ግን ‹‹እኔ ክርስቶስን በሰማይ እንጂ በምድር ላይ ለማየት አልፌልግም!›› አለው፡፡ ይህም ክርስቶስ ነኝ ባይ እንደ ጢስ ተንኖ ጠፋ፡፡

ሕንዚህ *ነገሮች* ከዘመናት በፊት በመነኮሳት ላይ የተፈጸሙ ናቸው። *ነገር ግን ዲያ*ቢሎስ ዛሬም ይህንት ስልት ሕየተጠቀመ ሕና ሕየተሳካለት ነው።

ከዓመታት በፊት ነው ፤ አንድ አንልጋይ ወደ ቤተ ክርስቲያን መምጣት እንዳቆመና ስረዥም ጊዜም ሥጋ ወደሙ መቀበል እንደተወ ተረዳሁ፡፡ መጠየቅ እንደሚገባኝ በማመን ወደ እርሱ ሔጄ ምክንያቱን ልጠይቀው ሞከርሁ፡፡ ቀስል አድርጎ መስሰልኝ ፡- ‹‹እሑድ እሑድ አቡን ቁርሎስ ይገስጡልኛል ፤ ሥጋ ወደሙም ያቀብሎኛል!››

ከሴላ ቦታ የመጣ አንድ አገል ጋይ ደግሞ ወደ ሕኔ መጥቶ ጎሲናውን የሚፈብሽው ነገር ሕንዳስ ነገረኝ፡፡ ሕኔም የንስሐ አባቱ ባለመሆኔ የንስሐ አባቱን ሕንዲያናግርና ሕንዲናዘዝ መከር ሁት፡፡ በማግሥቱ ጠዋት መጥቶ ጠራኝና በሕልሙ ‹‹አቡነ ቁርሎስ›› መጥተው ተናዘዝ ሕንዳሱትና ጸሎተ ንስሐ ሕንዳደረጉስት ነገረኝ፡፡

ከዚያም ይህ ይበቃው እንደሆነ ጠየቀኝ ፤ እኔ ግን አሁንም ወደ ንስሐ አባቱ ሔዶ እንዲናዘዝና ስላየው ሕልምም እንዲነግራቸው ነገርሁት።

ትክክለኛ ገንዘብ አለ ፤ የሐስት ገንዘብ ደግሞ አለ። እንዲሁም እውነተኛ መገለጥ አለ ፤ የሐስትም መገለጥ አለ። ሕልሞችን ፤ ራእዮችና መገለጦችን ለማስተናገድ ትክክለኛው መንገድ የንስሐ አባትን ማማከር ነው።

መንፈሳዊ ሰው ሁልጊዜም ራሱን ሕልም ራሕይ ሰማየት የማይገባው አድርጎ ማየት ይገባዋል። በተለይ ሕልሞች በዲያቢሎስ ሙሉ ቁጥጥር ሥር ናቸው ማስት ይቀሳል። ሕግዚአብሔር ለአንዳንድ ሰዎች ጋር በሕልም ተናግሯል። ሆኖም ሕንዚህ በጣት የሚቆጠሩ ሲሆኑ ሕንርሱም ነቢያትና ቅዱሳን ነበሩ ሕንጂ ሕንደ ሕኛ ኃጢአተኞች አልነበሩም። ለሕልሞችም ይህን ያህል ክብደት መስጠት የሰብንም። አንድ ጊዜ ቅዱስ ሕንጣንስ ሕንዲህ ብሏል፦ ‹‹በሕልሞች የሚያምን የዲያቢሎስ መጫወቻ ነው።››

### ፯. የሐሰት ጸጋዎች

ወደ መጨረሻ ዲያቢሎስ እንደ መልወስ ያሉ ‹‹መንልሳዊ ጸጋዎችን›› ሲሠጥህ ይችላል፡፡ ወይም ደግሞ ሰዎች ጸልይልን እንዲሉህና ችግራቸውም ወዲያው እንዲልታ ሲያደርግ ይችላል፡፡ ለምሳሌ ዲያቢሎስ አንድን ሰው ራስ ምታት እንዲያመው ያደርጋል፡፡ ከዚያም አንተ እንደጸለይህለት ራስ ምታቱ እንዲለቅቀው ያደርጋል፡፡ ወይም ደግሞ አንድ ሰው ችግር እንዲገጥመው ያደርግና አንተ ስትጸልይለት ችግሩ እንዲልታ ያደርጋል፡፡

ለዚህ ዓይነቱ ማታለያ ምሳሌ የሚሆነን በቅዱስ ጳኩሚስ ሕይወት ላይ ተቀምጦልናል። ከአባ ጳኩሚስ ጋር አብሮ የቅዱስ ጵላሞን ሬድእ የነበረ መነኩሴ ነበር። ይህ መነኩሴ ቅዱስ ጳኩሚስ ትጋት እንደሚጎድለው ይነግረው ነበር። ይህንንም ለማስረዳት ይህ መነኩሴ በእሳት ፍሕም ላይ ሳይራራ ይራመድ ነበር። ቅዱስ ጳኩሚስ ይህንን ለማድረግ ባለመቻሉ ምክንያት ያዝን ነበር። አንድ ቀን ይህ መነኩሴ ወደ አባ ጳኩሚስ መጣና እንዲህ አለው ‹‹ዛሬ ወደ እሳት ነበልባል ውስጥ እዘልላለሁ ፤ ምንም ሳልሆንም አወጣለሁ!›› አለው። እንዳለውም ይህ መነኩሴ ወደ እሳት ዘልሎ ነባ ነገር ግን በእሳቱ ተቃጥሎ ሞተ።

ቅዱስ ጳኩሚስ ባየው ነገር በጣም ደነገጠ ወደ በረሃም ሔዶ መጸለይም ጀመረ። እግዚአብሔርንም ‹‹ይህ ነገር ግራ አጋብቶኛል!›› ሲል ጠየቀ። እግዚአብሔር ግን መልአኩን ልኮ እንዲህ ሲል ነገረው። ስለ ትሕትናህ ምክንያት እግዚአብሔር ይህንን መለየት እንድትችል ሰጥቶሃል። ስለዚህም ዲያቢሎስ በዚህ መንገድ አያታልልህም። ሴሎችን ለመርዳት የምትችል ትሆናለህ ፤ ብዙ ደቀ መዛሙርትንም ታፈራስህ።››

በየቴሌቪዥን ጣቢያዎች የሚታዩት ‹‹ፌዋሾች›› ጸጋቸውን ከየት የሚያገኙት ይመስላችኋል? ከዲያቢሎስ ሕኮ ነው፡፡ መጽሐፍ ቅዱስ ዲያቢሎስ ሕመምን ሲያመጣ ሕንደሚችል ይነግረናል፡፡ ኔታችን የፌወሳቸው ዓይነ ስውራን ፣ መስጣት የተሳናቸው ፣ የሚጥላቸው ሕና ሌሎችም በሽታዎች በዲያቢሎስ ምክንያት የመጡ ነበሩ፡፡ በመጽሐፌ ኢዮብ ‹‹ስይጣንም ከኢግዚአብሔር ፊት ወጣ፥

ኢዮብንም ከሕፃሩ ጫጣ ጀምሮ እስከ አናቱ ድረስ በክፉ ቊስል መታው።›› ተብሎ ተነፃሮናል።

ስይጣን አንድን ሰው ስተወሰነ ጊዜ ዐይኑን ሊያሳውረው ይችላል። ከዚያው ፈዋሽ ነኝ ባዩ ሰው ‹‹እንዲፈውሰው›› ያደርጋል! ስምንድር ነው እንዲህ የሚያደርገው? ፈዋሹም ተፈዋሹም እንዲሁም ተመልካቾች በዚህ የሐስት ተአምር ይታስሳሉ።

#### *ቋ*. የሐሰት ጸጸትና የሐሰት ዕንባ

አንዳንድ ጊዜ ዲያቢሎስ በስኅተትህ እንድትቀጥል ለማድረግ የሐሰት የሆነ የልብ መቃጠልን እና ሴሳው ቀርቶ በምትጸልይበት ጊዜ የሐሰት ዕንባ ከዓይንህ እንዲወርድ ያደርጋል፡፡ ይህን ማድረግ ለእርሱ በጣም ቀሳል ነው፡፡ እንድትታለልና መልካም ነገር እያደረግህ እንደሆነ እንዲሰጣህ ለማድረግ አጋንንቱን በጸሎትህ ጊዜ እንዳይረብሹህና እንዳይፈትታህ ያዝዛቸዋል፡፡

ይህንን እንዴት እንደሚልጽመው የሚያሳይ ጥሩ ምሳሴ አለ። ከብዙ ዓመታት በፊት አብረው በኃጢአት የሚኖሩ ሁለት ወጣቶችን አገኘሁ። ሁልጊዜ የሚነግሩኝ ግን አንድ ዓይነት ነገር ነበር። ‹‹አባ አብረን ጸሎት እናደርጋለን ፣ መጽሐፍ ቅዱስም አብረን እናነብባለን ፣ ታዲያ ይህ እንዴት ኃጢአት ሲሆን ይችላል?››

‹‹ትክክል መሰሎ ከተሰማህ ስኅተት ሊሆን አይችልም!›› የሚል አንድ የድሮ ዘፈን ነበር፡፡ ይህንን ዘፈን ስሰማ ‹‹ይህንን ዘፈን የደረሰው ራሱ ዲያቢሎስ ሳይሆን አይቀርም!›› ብዬ አስባለሁ፡፡

### $\hat{g}$ . ከመታወክ በፊት የሚ7ኝ ሰሳም

ይህ ደግሞ ዲያቢሎስ ወጣቶችን በኃጢአት ለመጣል የሚጠቀምበት ሴላው ዘዴ ነው። እንደሚከተለው ያለ ነው። አንድ ወጣት ከአንዲት ልጅ ጋር ይተዋወቃል። ከዚያም ቤተሰቦቻቸው ሳያውቁ መገናኘት ይጀምራሉ። ይህንን መቀራረባቸውን ለንስሐ አባታቸው ለመናገር ስለሚፈሩም በትዛዜ ጊዜ ስለዚህ ጉዳይ ምንም ነገር አያነውም። ዲያቢሎስም በጆሮአቸው ‹‹ይሔ እኮ ንጹሕ 3ደኝነት ነው!›› እያለ ያንሾካሹክላቸዋል። ሴላ የፍትወት ሃሳብ ሳይቀስቀስባቸውም ረሻናም ስዓታትን አብረው ያሳልፋሉ። ምንም አይነት መነካትና አካላዊ ቅርበት አይኖራቸውም። (ምክንያቱም ዲያቢሎስ አጋንንቱን ‹አትፌትኗቸው› ብሎ ነግሮአቸዋል።) ከዚህ የተነሣ የተሳሳተ የደህንነትና በራሳቸው የመተጣመን ስሜት ያድርባቸዋል። በአንድ ክፍል ውስጥ ለብቻቸው ቢገናኙም እንኳን ቅድስናቸውን የሚያሳድፍ ምንም ዓይነት ድርጊት አይሬጽሙም። (ይህም በዲያቢሎስ የተጻፈ ተውኔት ስለሆነ ነው።)

አንድ ቀን በአንድ ላይ ባለፉት ወራት እንዳደረጉት በአንድ ሶፋ ላይ አብረው ሲሆኑ ዲያቢሎስና ሥራዊቱ በድንንት ክየአቅጣጫው ፈተናን ያመጡባቸዋል፡፡ የፍትወት ፍላንትም ይቀጣጠልባቸዋል፡፡ ፈጽሞ ባልጠበቁት ሁኔታ በኃጢአት ይወድቃሉ፡፡

## ፲. የተቃራኒ ሐሳቦች ው*ጊ*ያ

ይህ ደግሞ ዲያቢሎስ መንፈሳዊነታችንን ስማዳከምና በቀሳሱ ግዳይ ሲጥሰን ሲፈልግ የሚሠራው ተንኮል ነው። በአሕምሮአችን

ሁስት የሚቃረት ሐሳቦችን ያስነግል። ሁስቱም ሐሳቦች መልካም ሐሳቦች ናቸው። ነገር ግን ያስማቋረጥ በአእምሮአችን ውስጥ ይፌራረቃሉ። ሁስቱም ሐሳቦቻችን የየራሳቸው አሳማኝነት ያላቸውና ተገቢ በሆኑ የመጽሐፍ ቅዱስ ጥቅሶች የተደገፉ ናቸው። የትኛው ሐሳብ ከፌጣሪ ዘንድ እንደሆነና የትኛው ደግሞ እንዳልሆነ ለመመርመር ስንጣጣር ብዙ ርቀት እንጓዛለን።

ሕውነታው ግን ሁስቱም ሐሳቦች ከዲያቢሎስ መሆናቸው ነው። ይህንን የሚያደርገው ግን ፍሬቢስ ለሆኑ ነገሮች ትኩሬት በመስጠት ሕንድንዳክምና በቀሳሱ ለጥቃት ሕንድን ጋለጥ ብሎ ነው። ለዚህ ዓይነቱ ማመንታት ግን መፍትሔው የንስሐ አባትን ማማከር ነው።

#### ፲፩. የመንፈሳዊ አድ7ት ውጊያ

ዲያቢሎስ በመንፈሳዊ ሕይወት ለማደግ ከመጠን ያለፈ ጉጉት ሕንዲያድርብህ ሲያደርግ ይችላል፡፡ በአእምሮህም ‹‹ምንም ዓይነት እድገት እያሳየህ አይደለም! የንስሐ አባት ብትለውጥ ይሻልሃል!!›› እያለ ሲያንሾካሹክ ይችላል፡፡

ሁሳችንም አንድ የማናውቀው ነገር ግን አለ ፤ እግዚአብሔር የመንፈሳዊ ተጋድሎአችንን ፍሬ እስከ መጨረሻዋ የሕውታችን ፍጻሜ ድረስ ይደብቅብናል። ይህንን የሚያደርገው ለእኛ ካለው ፍቅር የተነሣ ነው። የትጋታችንን ውጤቶች ካየን ወዲያውኑ ይህንን ፍሬ ያገኘነው በእግዚአብሔር ቸርነት ሳይሆን በእኛ ቅድስና እንደሆነ እናስባለን። ከዚህም የተነሣ በተጋድሎ ያገኘነውን ሁሉ በትዕቢትና ራስን ጻድቅ አድርጎ በመመልክት እናጣዋለን።

ሕግዚአብሔር እስራኤላውያንን ወደ ተስፋይቱ ምድር ሲያመጣቸው ሕንዲህ ብሎአቸው ነበር ፡- ‹‹አምላክህም እግዚአብሔር እንዚህን አሕዛብ በጥቂት በጥቂቱ ከፊትህ ያወጣቸዋል የምድረ በዳ አራዊት እንዳይበዙብህ አንድ ጊዜ ታጠፋቸው ዘንድ አይገባህም።›› (ዘዳ፯÷፳፪) አባቶቻችን ይህንን ሲያብራሩ ‹አሕዛብ› የኃጢአቶቻችን ምሳሴ ናቸው ይላሉ። እግዚአብሔር ኃጢአቶቻችንን በአንድ ጊዜ እንዲወንዱ አይፈልግም። ምክንያቱም የምድረ በዳ አራዊት የተባሉ ትዕቢትና በራስ መመካት ይበዙብንና ይውጡናል።

የት ጋታችንን ውጤት ለማየት መጠበቅ እንደሌለብን የሚያስረዳ ሴላ ምሳሴም ጌታችን ነግሮናል፡፡ ‹‹ሕርሱም አሰ፦ በምድር ዘርን እንደሚዘራ ሰው የእግዚአብሔር መንግሥት እንደዚህ ናት ሴሲትና ቀን ይተኛልም ይነሣልም፥ ሕርሱም እንዴት እንደሚሆን ሳያውቅ ዘሩ ይበቅላል ያድግማል፡፡›› (ማር.፬÷፳፮) በቤትህ ውስጥ አትክልት ከተከልህ በየዕለቱ ያድጋል፡፡ ሲያድግ ግን ልታይ ትችላለህ? በመንፈሳዊ ሕይወትህም እንዲሁ ነው ፤ ውጤትን ለማየት አትጠብቅ ምክንያቱም እግዚአብሔር ለጥቅማችን ሲል ዕድገታችንን ይሰውረዋል፡፡

## ፲፪. ተጨማሪ ኃጢስቶች

አባቶቻችን ዲያቢሎስ ሲዋ*ጋ*ን ሲመጣ በቀኝ እጁና በግራ እጁ ሁስት ረዳት አ*ጋንንትን* ይዞ ይመጣል ይላሉ፡፡ በቀኝ እጁ ይዞት የሚመጣው የሚያስታብይ ሰይጣን (ሰይጣነ ትሪቢት) ይባላል፡፡ በስተግራው የሚይዘው ደግሞ ተስፋ የሚያስቆርጥ ሰይጣን (ሰይጣነ ቀቢጸ ተስፋ) ይባላል፡፡

ዋናው ሰይጣን ፌትኖ በኃጢአት ከጣሰህ ተስፋ የሚያስቆርጠው ሰይጣን ይረከብዛል። የመዳን ተስፋህ እንዲሟጠጥ እና ተስፋ እንድትቆርጥ በሚያስደነግጥ ሁኔታ ይወቅስዛል። ይህን ጊዜ ደጋግመህ በመውደቅህ ምክንያት እየወቀሰህ ያሰው ኅሲናህ ወይም ፈጣሪህ ይመስልዛል ፤ ነገር ግን ታሳስተዛል። አባቶቻችን እግዚአብሔር በእርጋታና በፍቅር እንጂ በማስጨነቅ አይገሥጽም ሲሉ ተናግረዋልና።

ፈተናውና ድል ካደረግህ ደግሞ የትዕቢት ሰይጣን በራስ የመመካትና የጻድቅነትን ስሜት በአሕምሮህ ጣመሳሰስ ይጀምራል። ‹‹በሕውነቱ ከሆነ ይህንን ኃጢአት በመዋ*ጋ*ትኮ ልምድ ሕይካበትህ ነው!!›› ወይም ይህን የመሳሰሰውን ነገር ሕየነገረ በሕግዚአብሔር ቸርነት ያገኘኸውን ድል ሕንድታጣ ያደርግዛል።

ተስፋ አስቆራጩ ዕይጣን አንዳንድ ጊዜ ሥጋ ወደሙ ለመቀበል በተሰለፍንበት ጊዜ እንኳን በአእምሮአችን እግዚአብሔርን እንድንሰድብ ወይም የዝሙት ሐሳብ እንድናስብ ሲያደርገን ይችላል፡፡ ከዚያም በድኅነታችን ተስፋ እንድንቆርጥ ለማድረግ ይገሥጸናል ፤ ይወቅሰናል፡፡

አንድ መነኩሴ በአእምሮው እግዚአብሔርን የመሳደብ ሐሳብ በተደ*ጋጋ*ሚ እየተዋጋው ስለነበር ተጨንቆ ወደ አበምኔቱ ሔደ። አበምኔቱ ግን እነዚህን ሐሳቦች ንቆ እንዲተዋቸውና ‹‹እነዚህ ሐሳቦች የራስህ ሐሳቦች ናቸው እንጂ የእኔ ሐሳቦች አይደሱም ፤ ስድብህም በንዛ ራስህ ላይ ይሁን!›› ብሎ ዲያቢሎስን እንዲቃወም ነንሩት።

የሕንዚህ ፈተናዎች መፍትሔው ፈተናዎቹን ለይቶ ማወቅ ፣ መግለጥና መዋ*ጋት* ነው። ወደ ንስሐ አባትህ ሒድና ሕንዚህን ሐሳቦችህን ሁሉ ገልጠህ ንገራቸው። ለንስሐ አባትህ ሕንደተናገርህ ሕንዚህ ክፉ ሐሳቦች ሁሉ ተንነው ይጠፋሉ ይላሉ አባቶች።

#### ምእራፍ ስድስት

# RX47 mhta

ጽድቅ ሕያንዳንዱ ሰው ወደ ክርስቲያናዊ ፍጹምነት በሚያደርንው ጉዞ ሲያልራው የሚገባ ፍሬ ነው። ‹‹መልካም ፍሬ የማያደርን ዛፍ ሁሉ ይቈረጣል ወደ ሕሳትም ይጣላል።›› (ማቴ. ፫÷፲) ኔታችን ስለ ሕንዚህ ፍሬዎች ጥቅም የነገረንም ይህንት ነው። ከመቀጠላችንም በፊት ኔታችን የነገረንን ተጨማሪ ነገር ሕንስማ ፦ ‹‹በሕኔ ትሩ ሕኔም በሕናንተ። ቅርንጫፍ በወይት ግንድ ባይኖር ከራሱ ፍሬ ሲያልራ ሕንዳይቻለው፥ ሕንዲሁ ሕናንተ ደግሞ በሕኔ ባትኖሩ አትችሎም። ሕኔ የወይን ግንድ ነኝ ሕናንተም ቅርንጫፎች ናችሁ። ያለ ሕኔ ምንም ልታደርት አትችሎምና በሕኔ የሚኖር ሕኔም በሕርሱ፥ ሕርሱ ብዙ ፍሬ ያልራል።›› (ዮሐ. ፩÷፬–፩)

ሕናም ፍሬን ሰማፍራት የመጀመሪያው መመሪያ ይህ ነው። ‹‹ያስ እኔ ምንም ልታደርጉ አትችሎም።›› ማንም ሰው በራሱ ጥረት ብቻ ሲያራራ አይችልም። ፍሬያማዎች የሚያደርገን ሕርሱ ሕግዚአብሔር ነው።

ሕግዚአብሔር መሬት ሕንዳስውና መሬቱን ሕንዲንከባከቡ አገል ጋዮችን ሕንደቀጠረ ገበሬ ነው። መሬቱና ዘሩ የሕግዚአብሔር ነው ፤ ማዳበሪያውም ሕንዲሁ ነው። ሕግዚአብሔር ለሕርሻ የሚያስፌልገውን ዝናምና ፀሐይም ያዘጋጃል። የተቀጠረው አገል ጋይ ደግሞ በሚገባ ማረስ ፣ ዘርን መዝራት ፣ አረምን ማረም ፣

ማዳበሪያን ማድረማና የድካሙን ዋጋ ማጨድ ይጠበቅበታል። ነገር ግን የቅጥረኛው ሠራተኛ ሥራውን ከመሥራት በስተቀር በሠራው ነገር ላይ መብት የለውም። በእኛም እንዲሁ ነው ‹‹እንዲሁ እናንተ ደግሞ የታዘዛችሁትን ሁሉ ባደረጋችሁ ጊዜ። የማንጠቅም ባሪያዎች ነን፥ ልናደርገው የሚገባንን አድርገናል በሉ።›› እንዳለን ጌታችን። (ሉቃ. ፲፯÷፲)

ቅድስና እንዲሁ አይክስትም። አንድ ሰው በተገቢው መንገድ ቅድስናን ሰማግኘት መሰማመድ አሰበት። አንዳንድ ጊዜ በጎነት ከምድር እስከ ሰማይ በሚደርስና ብዙ ደረጃዎች ባሰው መሰላል ይመስላል። አንዳንድ በጎነቶች በመስላሉ ከሥር ሲገኙ ሴሎች ደግሞ ከመሰላሉ ጫፍ ላይ ይገኛሉ። አባቶች እነዚህን መስላሎች ዘልሰን ልናልፋቸው አንችልም ነገር ግን ደረጃ በደረጃ ልንወጣቸው ይገባናል ይላሉ።

በታችኛው የመሰላሱ መውጫ ላይ ሁስት መሠረታዊ የሆኑ የጽድቅ ሥራዎች አሉ። እንዚህም መታዘዝና ትሪግሥት ናቸው። በመሰላሱ የሳይኛው ጫፍ ላይ ደግሞ ትሕትናና ፍቅር አሉ። ፍቅር ከሁሱም የበጎነት ደረጃዎች ከፍተኛው ነው። አንዳንድ ጊዜም ‹ሁሱን የሚያጠቃልል በጎነት› ተብሎ ይጠራል። ፍቅር ያለው ሁሱም በጎነቶች ይኖሩታል።

በጎንትን ስንለማመድ አንድ በአንድ ልንለምዳቸው ሕንደሚገባን ይመከራል፡፡ አንዱን የበጎንት ደረጃ ተሰማምደን ስንጨርስ የመሰላሱን ቀጣይ ደረጃ ደግሞ ሕንወጣለን፡፡

በጎነት በየጊዜው እየዳበረ የሚሔድ ነገር ነው። አንዱን በጎነት መልመድ የሚቀጥለውን በጎነት በቀላሉ ለማግኘት ያስችላል። ለምሳሌ ራስህን ትሪግሥትንና መታዘዝን ካስለመድኸው የዋህነትም የአንተ ይሆናል። የዋህነትን ስትይዝ ደግሞ በትሕትና ደጃፍ ላይ ነህ እንዲህ እያለ ይቀጥላል።

አንድ ልምምድ አለማማጅ ወይም አስልጣኝ ይፈል ጋል። ማንም ሰው ያለ አስልጣኝ በአትሌቲክስ ሊሳካለት አይችልም። አንዲሁም አንድ ክርስቲያን ያለ አስልጣኝ ‹የክርስቶስ /መንፈሳዊ/ ሯጭ› ሲሆን አይችልም። አስልጣኝህ ደግሞ የንስሐ አባትህ ናቸው። በልምምድህ ወቅትም ትሕዛዝ ሊሰጡህ የሚገባው ሕርሳቸው ናቸው። ያለፈውን ምሕራፍ አንብበኸውና ተረድተኸው ከሆነ በሕርግጠኝነት ይህን ልምምድ በራስህ የማድረግህን አደጋ ትረዳዋለህ።

ታዛዥነትና ትዕግሥት ሌሎች በጎንቶችን ለማግኘት እንደ ቅድመ ሁኔታ የሚቆጠሩ ናቸው፡፡ እንዚህን መሠረታዊ በጎንቶች ካልያዝህ ሴሎች የበጎንት ፍሬዎችን ልታፈራ አትችልም፡፡ የዚህም ምክንያቱ ታዛዥ ካልሆንህ በአሰልጣኝህ /በንስሐ አባትህ/ የሚሰጥህን ትእዛዝ ልትፈጽም አትችልም፡፡ በእርግጥም ምንም ዓይነት ዕድገት አይኖርህም፡፡ እንዲሁም ትዕግሥት ሳይኖርህ ልምምድህን በጽናት ለማካሔድና ፍሬ ለማፍራት ኢትችልም፡፡

በዘር ዘሪው ምሳሌ ላይ *ጌታችን እንዲህ* ሲል ነ**ግሮናል ፡-**‹‹በመልካም መሬት ላይም የወደቀ እነርሱ በመልካምና በበ**ጎ** ልብ

ቃሉን ስምተው የሚጠብቁት በመጽናትም ፍሬ የሚያፈሩ ናቸው።›› (ሱቃ. ፯÷፲፭)

በቀሪው የዚህ መጽሐፍ ክፍል ትዕግሥትንና ታዛዥነትን ልምምድን በተመለከተ አንዳንድ ተግባራዊ ‹‹ዘዴዎችን›› እንመለከታለን።

## mtHH

መታዘዝ የአንተን ፍላጎት ወይም ፈቃድ ለሴላው ፍላጎት ተገገር ማድረግ ነው። አባቶች ይህንን ጠቃሚና መሠረታዊ የሆነ በጎነት ለጀማሪ ደቀመዛሙርቶቻቸው ለማስተማር ብዙ ታላላቅ መከራዎችን ተቀብለዋል። መቼም ሁላችንም ቅዱስ ዮሐንስ ኮሎቦስን (ሐጺርን) እናውቀዋለን። እሱን ያስተምሩት የነበሩት አባት ደረቅ እንጨት አምጥቶ እንዲተክለውና በየዕለቱ ውኃ እያመጣ እንዲተክለው አዝዘውት ነበር።

ሴላ አባት ደግሞ ጀጣሪ ተጣሪያቸውን በገዳሙ ደጃፍ እንዲቆምና ወደ ገዳሙ የሚገቡትን ሰዎች ሁሉ በፊታቸው እየስገደ ‹‹የሥጋ ደዌ ተጠቂ ነኝና ጸልዩልኝ!›› እንዲል አዘዙት፡፡፡ ይህ ምናልባት ለሕኔና ለሕናንተ ጣላገጥ ሲመስለን ይችላል፡፡ ነገር ግን እነዚያ አባቶች እንዴት ባለ መንገድ ታዛዥነትን እንደሚለጣመዱ የሚያሳይ ነው፡፡ እናም በሚከተሉት ስልት ላይ ውሳኔ ከማሳለፍህ በፊት እባክህን ወደሚያገኙት ውጤትና ወደሚያፈሩት ፍሬም ተመልከት፡፡ ዓመታትን ከፈጀ ደረቅ በትርን ውኃ ጣጠጣት በኃላ እንጨቱ ለምልሞ አፈራ፡፡ እኚያም መምህር ፍሬውን ወደ ሴሎች መነኮሳት ወስደው ‹‹ት የመታዘዝን ፍሬ ብሉ!›› አሏቸው፡፡

ሕውነተኛ ታዛዥ ለመሆን ከፌለማህ የታዘዝኸው ነገር የሚስማማህ ነገር መሆን የለበትም። የታዘዝኸው ነገር ተቀባይነት የሌለው ነገር በሆነ መጠን በመታዘዝህ የበለጠ ዋጋ ታገኛለህ። አማዚአብሔር አንድያ ልጁን ይስሐቅን ይሠዋለት ዘንድ ይስሐቅን በጠየቀው ጊዜ አብርሃም ስለታዘዘው ትሕዛዝ ተገቢነት ለመጠየቅ ለአፍታ እንኳን ቆም ብሎ አላሰበም። የተባለው ብቻ አደረገ። አዎን አማዚአብሔር ልጁን እንዲያርድ አላደረገውም። እማዚአብሔር ለአብርሃም ይህንን ‹ተገቢ ያልሆነ› የሚመስል ትሕዛዝ ያዘዘው ታዛኘናነቱን ሊፈትን ነበር። ስለዚህም ስለዚህ ታዛኘናነቱ በበረክት መትረፍረፍን ተሽልሟል።

በተመሳሳይ ለምትወደው ወይም ለሚስማማህ ነገር ብትታዘዝ ነጥብ ልታስቆጥር አትችልም። የማትወድደውን ወይም የማይስማማህን ነገር ለማድረግ እሺ ስትል ግን ያን ጊዜ ነጥብ ልታስቆጥር ትችሳለህ። ለምሳሌ አባትህ ‹‹ተነሥ ልብስህን ለባብስ! አንተ የምትወድደው ምግብ ቤት ራት ልጋብዝህ!›› ቢልህ እና ‹‹እሺ ኔታዬ!›› ብትል በዚህ የተነሣ ከእግዚአብሔር የታዛዥነትን ዋጋ ታገኛለህ ብዬ አላስብም። ነገር ግን አባትህ እንድትቆፍርና እንድታጭድ ወይም እናትህ ምግብ ሲያበስሉ እንድትረዳቸው ሲጠይቁህ ‹‹እሺ አባዬ!›› ‹‹እሺ እማዬ!›› ካልህ ያን ጊዜ ዋጋ ታገኛለህ።

ሌላው የመታዘዝ ጠቃሚ መመዘኛ ነጥብ ‹‹በጌታ መሆኑ›› ነው፡፡ ‹‹ልጆች ሆይ ለወላጆቻችሁ በጌታ ታዘዙ ይህ የሚገባ ነውና!›› (ኤሬ。. ፯÷፩) የምንፌጽመው ትእዛዝ ከመጽሐፍ ቅዱስ

አንጻር መመዘን አለበት ፤ ምክንያቱም ‹‹ከሰው ይልቅ ለእግዚአብሔር መታዘዝ ይገባናል፡፡›› (ሐዋ. ፩÷፳፱)

#### የመታዘዝ ልምምድ

ለንስሑ አባትህ ካማከርህ እንዲያነቃህና በተተጋድሎ እንዲያጸናህ ወደ እማዚአብሔር ልባዊ ጸሎት ካደረግህ አሁን ልምምድህን መጀመር ትችሳለህ። በማሰዳ ተነሣና እግዚአብሔር ይህንን ድንቅ የሆነ የጽድቅ ሥራ እንድትሠራ የሰጠህን ዕድሎች ሁሉ በማስታወስ ጀምር። ከዚያም ለወላጆችህ ፣ ለመምህርህ ፣ ለትዳር አጋርህ ወዘተ ታዛዥ ሆነህ ለመዋል ወስን። ለራስህም እንዲህ በል ‹‹ይህንን የማደርገው ስለ እግዚአብሔር ስል ነው እንጂ ስለሰዎቹ አይደለም።›› አንድ ጊዜ ይህንን ውሳኔ ከወሰንህ በኃላ ያለማመንታት አድርገው። በመጀመሪያ ላይ አስቸጋሪ ሲሆን ይችሳል። በተለይ የምትወድደውን የቴሌቪዥን ዝግጅት እያየህ እያለ እናትህ ወይም አባትህ እንሳክህ ሲሉህ! ይህንን ድንቅ የሆነ የመታዘዝ ሕይወት በነፍስህ ላይ ለመትክል ስትል ይህን ለማድረግ ራስህን አስንድድ።

መሳክህ ቢያማርርህ ሕንኳን ‹‹ወሳጆቼ ለሕነርሱ የታዘዝሁ ይመስሳቸዋል፡፡ ይህን የማደርገው ለራሴ ስል ሕንደሆነ ግን አያውቁም፡፡›› ብለህ አስብ፡፡

መሳሳኩ የማይቀበሉት ዓይነት እየሆነ ከመጣ ደግሞ ለራስህ ‹‹ይህን የማደርገው ከእግዚአብሔር ዋ*ጋ* ለማግኘት ነው እንጂ ከቤተሰቦቼ አይደለም፡፡›› ብለህ ራስህን አጽናና፡፡

የታዘዝሁት ትሕዛዝ ተገቢ ነው ወይስ አይደለም እያልህ ራስህን አትጠይቅ፡፡ የመታዘዝን በጎነት እንድታገኝ ስትል ዝም ብለህ ልጽመው፡፡ እንደ እውነታው ከሆነ የታዘዝኸው ትሕዛዝ ተገቢ ባልሆነ መጠን በቶሎ የመታዘዝን ጸጋ ታገኛለህ፡፡ ‹‹የብሕትውና መንገዶች›› በተሰኘው መጽሐፍ ላይ ለዚህ የሚሆን ዓይነተኛ ምሳሌ ሕነሆ ፡-

ባለቤትህ ‹‹ዛሬ ሲዘንብ ስለሚችል ጃንጥላ ይዝ!›› ትልሃለች። ወደ ውጪ ስታይ ግን ፀሐይ ወጥቷል አንድም ደመና በሰማዩ ላይ አይታይም። ለራስህም ‹‹ምንም የሚዘንብበት ሁኔታ የለም።›› ትላለህ። ደህና ልክ ልትሆን ትችላለህ ፤ ሆኖም ይህ ለመታዘዝ ብቻ ስትል መታዘዝን የምለማመድበት ዕድል ነው። እናም በእንዲህ ዓይነቱ ቀን ጃንጥላ በመያዝህ ስዎች አተኩረው ካዩህ ለራስህ ‹‹ይህንን ለምን እንደማደርግ ምንም አያውቁም!›› ብለህ ሳቅ።

መታዘዝ ማስት የታዘዝኸውን ነገር የማድረግ ችሎታህን ማሳደግ ማስት ነው። ወጣቶች ሲታዘዙ የሚመልሷቸው ሁስት ዓይነተኛ መልሶች አሉ። ‹‹ሕንደዚያ ማድረግ አስብኝ ሕንዴ?›› ሕና ‹‹ሕሺ ቆይ!›› የሚሉ። አዎን ይህ ቆይታ ለዘሳለም ሲሆን ይችሳል። የመታዘዝን በጎነት ለመለማመድ ቁርጠኛ ከሆንህ ራስህን ለማሳደግ ልታስንድደው ይገባል።

ይህንን የሚያብራራልን ከሴሎች መነኮሳት *ጋ*ር በገዳም ይኖር የነበረው ‹ማርቆስ ጸሐፊው› የተባለው መነኩሴ ነው፡፡ የገዳሙ መነኮሳት ‹‹አበምኔቱ ከሴሎቻችን ይልቅ ማርቆስን ይወደዋል›› ብለው ለጳጳሱ ቅሬታ አቀረቡ፡፡ ጳጳሱ ነገሩን ለማጣራት

ወደ ገዳሙ መጡና አበምኔቱን ጠየቁት፡፡ አበምኔቱም ይምጡና ሳሳይዎት አሳቸው፡፡ አበምኔቱ የእያንዳንዳቸውን መነኮሳት የበአታቸው በር ማንኳኳት ጀመረ፡፡ ሁሉም ‹‹መጣሁ!›› በማስት ከደቂቃዎች በኋላ እንደሚከፍቱ አሳዩ፡፡ የማርቆስን በአት ሲያንኳኩ ግን ወዲያውት ተከፌተ፡፡ አበምኔቱ ጳጳሱን ይዞ ወደ ማርቆስ በአት ነባ፡፡ በበአቱ ውስጥ ማርቆስ መጽሐፉን እየጻፌ ነበር፡፡ በሩ ተንኳኩቶ ለመክፌት ሲመጣም የጀመረውን ቃል አናባቢ ፊደሳት እንኳን ልጨርስ አሳለም፡፡ ጳጳሱ ይህንን ሲያዩ ‹‹ለምን እንደወደድኸው የነባኝ ብቻ እንዳይመስልህ እኔም ወደድሁት!›› አሉ፡፡

ሕስከመቼ ይህን ላድርግ? በተገለጸው መንገድ ይህንን ልምምድ የማድረግ ልባዊ ፍላጎት ካለህ ይህንን ድንቅ የሆነ በጎነት ለነፍስህ ለማስተዋወቅ ምናልባትም ሁለት ሳምንታትን ቢወስድብህ ነው።

## ትስግሥት

የትዕግሥት ጥቅም በራሱ በኔታችን የተነገረን ነገር ነው። ከዳግም ምጽአቱ ፊት ስለሚመጣው ታላሳቅ መከራ ኔታችን እንዲህ አለ ‹‹እስከ መጨረሻ የሚጸና ግን እርሱ ይድናል።›› (ጣቴ. ፲÷÷፳፪) እንደገናም ፡- ‹‹በመታገሣችሁም ነፍሳችሁን ታገኛሳችሁ።›› (ሱቃ. ፳፩÷፲፱)

ከምጽአቱ በፊት ስላ**ስ**ት የመጨረሻዎቹ ቀናት *ጌታችን* ሲናገር ‹‹ነገር ግን የሰው ልጅ በመጣ ጊዜ በምድር *እምነትን ያገኝ* 

ይሆንን?›› ብሏል፡፡ (ሉቃ. ፲፰÷፰) ሕንደገናም አስ ‹‹ዓመዓም ብዛት የተነሣ የብዙ ሰዎች ፍቅር ትቀዘቅዛስች፡፡›› (ማቴ. ፳፬÷፲፪) ይህም ማስት በአነዚያ የጥፋት ቀናት ፍቅርና እምነት ይዳከማል ማስት ነው፡፡ ነገር ግን ‹‹እስከ መጨረሻው የሚጸና (የሚታገሥ) እርሱ ይድናል›› በትሪግሥትም ሰው ነፍሱን ማግኘት ይችላል፡፡ ምናልባትም ትሪግሥት ሰው በመጨረሻዎቹ ቀናት ራሱን

ስለ መጨረሻዎቹ ዘመናት የሚነግረን የዮሐንስ ራሕይ መጽሐፍም የሕንዚያን ቀናት መከራ ለማለፍ የትሪግሥትን ጠቀሜታ አጽንፆት ሰጥቶ ይናገራል። ‹‹የሕግዚአብሔርን ትሕዛዛት የሚጠብቁት ኢየሱስንም በማመን የሚጸኍት ቅዱሳን ትሪግሥታቸው በዚህ ነው።›› (ራሕ. ፲፬÷፲፪)

ይህም ቢሆን ትዕግሥት የሚያስፈልገው ለመጨረሻው ቀን ብቻ አይደለም። ለዛሬው መንፈሳዊ ህልውናችን እጅግ አስፈላጊ ነገር ነው። ‹‹የእግዚአብሔርን ፈቃድ አድርጋችሁ የተሰጣችሁን የተስፋ ቃል እንድታንኙ መጽናት ያስፈልጋች ጎልና።›› (ዕብ. ፲÷፴፱) ሴላው ቀርቶ የእግዚአብሔርን ፈቃድ ከፈጸምን በኋላ እንኳን የገባለልን ቃል እስኪፈጸም ድረስም መታገሥ ይገባናል። ‹‹እንግዲህ፥ ወንድሞች ሆይ፥ ጌታ እስኪመጣ ድረስ ታገሡ። እነሆ፥ ገበሬው የፊተኛውንና የኋለኛውን ዝናብ እስኪቀበል ድረስ እርሱን እየታገሠ የከበረውን የመሬት ፍሬ ይጠብቃል።›› (ያዕ. ፩÷፯) ትዕግሥት ወደ ፍጹምነት እንድንሔድና መልካሙን ፍሬ ተስፋ በማድረግ እንድንጋደል የሚያደርገን ነው። እንዲሁም ቅዱስ ጳውሎስ

‹‹በፊታችን ያስውን ሩጫ በትሪግሥት ሕንሩጥ›› ብሎናል፡፡ (ዕብ.  $\hat{I}\hat{g}+\hat{g}$ )

### ታጋሽ ስመሆን የሚደረግ ልምምድ

ሕንደሴሳው የጽድቅ ሥራ ሁሉ የንስሐ አባትህን ምክርና መመሪያ ጠይቅ። ከዚያም በየዕለቱ የሚሰጥህን ትዕግሥትን ስመሰጣመድ የሚረዱ አጋጣሚዎችን መጠቀም ሕንድትችል ይመራህ ዘንድ ወደ አምሳክህ ጸልይ። ነገር ግን ‹‹ሕግዚአብሔር ሆይ ሕባክህ ትዕግሥትን ስጠኝ አሁትት ሕፈልገዋስሁ!›› ሕንደሚል ስው አትሁን።

ሕግዚአብሔር ለእኛ ካለው ፍቅር የተነሣ ይህንን ጠቃሚ የሆነ ትሪግሥትን እንድንለምድና የእኛ እንድናደርግ ብዙ ዕድሎችን ይሰጠናል። በሚያሳዝን ሁኔታ ግን እኛ ወደ አምላካችን ዘንበል ብለን አናውቅም ፤ ስለዚህም እንዚህን ዕድሎች አናውቃቸውም ፤ ብዙ ጊዜም ሳንጠቀምባቸው እናልፋለን።

ለምሳሌ ሥራ ከፈታህ ሁስት ወር ሆኖሃል። በመቶ የሚቆጠሩ ቦታዎች የትምህርት ማስረጃህን አስንብሃል። ያለ ማቋረጥም እየጸለይህ ነው፤ ምን ዋጋ አለው አንድም መልስ እንኳ አላንኘህም። ፈጣሪን ማማረር ትጀምራለህ! ‹‹አምሳኬ ለምን እንዲህ ያደርገኛል?›› ትሳለህ። መልሱ ግን ይህ ነው ፤ እግዚአብሔር ትሪግሥትን የምትለማመድበት ወርቃማ ዕድል እየሰጠህ ነው። ለአንተ ወዲያውት ሥራ መስጠት ለእርሱ ቀሳል ነገር ነው። ሆኖም በቅጽበት ሥራን ማግኘት ወደ መንግሥተ ስማያት ሊመራህ

አይቸልም ፤ ትዕግሥት ግን ይችላል። እናም እግዚአብሔር ትዕግሥትን የምትጣርበትና ታጋሽ የምትሆንበትን ዕድል ስጥቶዛል። እናም ታጋሽ መሆን እንደቻልህ ሥራውን ይሰጥዛል!

አብዛኛውን ጊዜ በችግር እንዘፈቅና እግዚአብሔር ለምን ይህን እንዳደረገ ለማወቅ እንዳክራለን። እግዚአብሔር በቸርነቱ ይህንን ችግር በእኛ ላይ እንዳመጣ ሳንረዳ በራሳችን መንገድ ለመፍታት እንራወጣለን። ቅዱስ ጳውሎስ በሮሜ ፰÷፳፰ ላይ እንዲህ ይለናል ፡- ‹‹እግዚአብሔርንም ለሚወዱት እንደ አሳቡም ለተጠሩት ነገር ሁሉ ለበጎ እንዲደረግ እናውቃለን።›› ይህም ማለት እግዚአብሔርን የምንወድ ከሆንን በእኛ ላይ የሚሆነው ነገር ሁሉ ለእኛ ጥቅም ነው። አስተዋይ የሆነ ስው አንድ የተለየ ነገር ሲያጋጥመው እግዚአብሔር ምን መልእክት እየነገረኝ ነው? የትኛውን የቅድስና ደረጃ ሊስጠኝ ይሆን? ብሎ ራሱን ይጠይቃል።

ቅዱስ ጳውሎስ እንደገና በዕብራውያን ፲፪÷፲፩ ላይ ፡‹‹ቅጣት ሁሉ ለጊዜው የሚያሳዝን እንጂ ደስ የሚያሰኝ
አይመስልም፥ ዳሩ ግን በኋላ ለለመዱት የሰላምን ፍሬ እርሱም
ጽድቅን ያፌራሳቸዋል።›› እዚህ ጋርስ ምን ማለት ይሆን? ምንም
ችግሩ ደስታን የሚያመጣ ነገር ባይሆንም ትዕግሥትን መለጣመጃ
ካደረግነው ፍሬው ሰላምንና ደስታን ሊሰጠን ይችላል።

አንዲት እናት ‹‹ልጆቼ ሲያሳብዱኝ ነው!›› አለችኝ። እኔም ‹‹ዕድስኛ ነሽ! ልጆችሽ ወደ ዘላለም ሕይወት የሚመራሽ በጎ ሥራ ትምህርት ቤት ናቸውና ስለ እነርሱ እግዚአብሔርን ልታመሰግኚ ይገባሻል!›› አልኳት።

መጽሐፍ ቅዱስ በተደ*ጋጋሚ መከራዎች ትዕግሥትን* ስለሚያስተምሩን ለእኛ ጠቃሚ እንደሆኑ ይነግሪናል። «ወንድሞቼ ሆይ፥ የእምነታችሁ መልተን ትዕግሥትን እንዲያደርግሳችሁ አውቃችሁ፥ ልዩ ልዩ ልተና ሲደርስባችሁ እንደ ሙሉ ደስታ ቍጠሩት ፤ ትዕግሥትም ምንም የሚጎድሳችሁ ሳይኖር ፍጹማንና ምሉዓን ትሆኑ ዘንድ ሥራውን ይልጽም።» (ያዕ. ፩÷፫–፬) ይህም ማስት ልተናዎችና መከራዎች በእኛ ውስጥ ትዕግሥትን ይልጥራሉ ሆኖም ይህ የመታገሥ ተግባር ወደ ክርስቲያናዊ ፍጹምነት መዓርግ ከመድረሳችን በፊት (በመለማመድ) መልጸም አለበት።

ቅዱስ ጳውሎስ በሮሜ መልእክቱ ተመሳሳይ ሐሳብ ይነግረናል ‹‹ይህም ብቻ አይደለም፥ ነገር ግን መከራ ትሪግሥትን እንዲያደርግ፥ ትሪግሥትም ፌተናን ፌተናም ተስፋን እንዲያደርግ እያወቅን፥ በመከራችን ደግሞ እንመካለን፡፡›› (ሮሜ ፫÷፫–፬)

ወደ እኛ የሚመጡት ፈተናዎች ሁሉ ለእኛ ጥቅም ናቸው የሚል ሃሳብ በኅሊናችን ካለ በፈተናዎቹ ውስጥ ትሪግሥትን መለጣመድ እንችላለን ፤ ታጋሽነትን እንለምዳለን ፤ ይህንን መዳኛ የሚሆን በጎነትንም ለማግኘት አንቸገርም።

መከራን ትዕግሥትን እንደመጣሪያ ዕድል አድርኔ ከተረዳሁት የዚህን ዕድል ሙሉ አቅም ለመጠቀም ኅሲናዬን ማዘጋጀት ይኖርብኛል። ቅዱስ ያዕቆብ እንዳለው ‹‹ትዕግሥትም ምንም የሚጎድላችሁ ሳይኖር ፍጹማንና ምሱዓን ትሆኑ ዘንድ ሥራውን ይሬጽም።›› ማለት አለብኝ።

ስሥራ ቃስ መጠይቅ ሳልጠራ ሁስት ወር ሲሆነኝ ለራሴ

‹‹ያለ ሥራ ሁለት ዓመት እንኳን ብቆይ ፍጹም ትሪግሥትን ለማግኘት ስል በጽናት አቋቋመዋለሁ፡፡›› ብዬ መወሰን አለብኝ፡፡ ራስህን እንዲህ በማለት አጽና ‹‹አምላኬ ይወደኛል! በሚጠፋው ሬንታ የማይጠፋውን ፣ በምድራዊው ሬንታ ሰማያዊውን ፣ በጊዜያዊው ሬንታ ዘሳለማዊውን ሊሰጠኝ የወደደውም ለዚህ ነው፡፡››

ሕንዲህ በማለት ራስህን አበርታ ‹‹ሕስከ መጨረሻው ለመጽናት ልክ ሕንደወስንሁ እግዚአብሔር ችግሬን ይፈታልኛል፡፡››

ከቅዱሳን አንዱ በአንድ ወቅት እንዲህ አስ ‹‹ራሱ መቅመስ አለበት እንጂ ለአንድ ሰው የማርን ጣዕም ልትንልጽስት አትችልም›› ይህም ማለት ይህንን ነገር ራስህ መሞከር አለብህ፡፡ የዚህን ልምምድ ጣፋጭ ውጤት ከማጣጣምህ በፊት በዚህ በጎ ሥራ በእምነት ራስህን ማለማመድ አለብህ፡፡ ውጤቶቹም ተገቢ በመሆናቸው ከአንተ ጋር ጸንተው ይቆያሉ፡፡ አንድ ጊዜ ይህንን ልምምድ በተገቢው መንገድ ከሬጸምህ ይህ የትዕግሥት ጠባይ እስከ ሕይወትህ ፍጻሜ ድረስ አብሮህ ይቆያል፡፡ እግዚአብሔር እንዴት በመከራህ ጊዜ የትዕግሥትን ጸጋ እንደሰጠህና ችግርህን እንዴት እንዳሳለፊልህ ያልጠየቅኸውንና ያልተመኘሽውንም እንደሰጠህ እያሰብህ የቀደመ ውሳኔህን ጣፋጭ ፍሬ እያስታወስህ ሴላ ቁርጠኛ ውሳኔዎችንም ትወስናለህ፡፡ እናም አሁን በጥሩ የትዕግሥት መሠረት ላይ ነህና ወደ ቀጣዩ ወደ ክርስቲያናዊ ፍጹምነት የሚያደርስው መሰላል ደረጃ ለመውጣት ዝግጁ ነህ፡፡

ምእራፍ ሰባት

# የሞሀነት

የዋህነት ‹‹የመንፌስ ፍሬ ነው›› (ገሳ. ፩÷፳፫) ጌታችን ራሱ ስለ የዋህነት እንዲህ ሲል አሳስቦናል ‹‹ቀንበሬን በሳያችሁ ተሸከሙ ከእኔም ተማሩ፥ እኔ የዋህ በልቤም ትሑት ነኝና፥ ለነፍሳችሁም ዕረፍት ታገኛሳችሁ፤ቀንበሬ ልዝብ ሽክሜም ቀሊል ነውና።›› (ማቴ. ፲፩÷፳፱–፴)

የጌታችንን የዋህነት እንኤት ልንመስለው እንችላለን? እስቲ መጽሐፍ ቅዱስ ስለ ጌታችን ጠባይ የሚለውን እንመልከት ‹‹አይጮኽም ቃሉንም አያነሣም፥ ድምፁንም በሜዳ አያሰማም። የተቀጠቀጠን ሽምበቆ አይሰብርም፥ የሚጤስንም ክር አያጠፋም በእውነት ፍርድን ያወጣል። ›› (ኢሳ. ፵፪÷፪–፫) ይህ እንግዲህ ነቢዩ ኢሳይያስ በትንቢታዊ መንገድ ጌታን የገለጸበት ነው። በዚህ የሚከስትልን ምስል የጸጥተኛ ፣ በዝግታ የሚናገርና ክሌሎች ጋር በስምምነት የሚቀርብ ሰው ምስል ነው። በሴላ መንገድ ሲገለጽ ቁጣን ማብረድ የሚቻለው ማስት ነው።

ዛሬ ዛሬ በሁሉም የዕድሜ ክልል ባሉ ሰዎች ዘንድ ቁጣ ትልቅ ችግር ሆኗል። መኪና ስንነዳ በሬራ ስናደርግ ወይም ያለ ምክንያት በንዴት እንጦፋለን። ፊልሞችና ቴሌቪዥናን ፣

የኮምፒውተር ጨዋታዎችና ካርቱኖች ጭምር የሚመለከቷቸውን ስዎች ለንኤትና ቁጣ ይገፋፋሉ። ‹ንኤትን መቆጣጠር› ("Anger Management") የሚሉ ሥልጠናዎች ትልቅ የሥራ መስክ እየሆኑ መምጣታቸውም የሚደንቅ አይደለም።

#### የየዋህነት ደረጃዎች

የበረሃ አባቶች የየዋህነት ደረጃዎችን አስቀምጠውልናል። አነርሱ የየዋህነትን ደረጃዎች ጌታችን በዘር ዘሪው ምሳሌ ላይ ካስቀመጣቸው የፍሬያማነት ደረጃዎች ጋር ያመሳስሉታል። ‹‹ሴላውም በመልካም መሬት ወደቀ፤ አንዱም መቶ፥ አንዱም ስድሳ፥ አንዱም ሥላሳ ፍሬ ስጠ።›› (ማቴ. ፲፫÷፰)

የመጀመሪያው ደረጃ ክፉን በክፉ አለመመለስ ነው። ቅዱስ ጳውሎስ ስለዚህ ሕንዲህ ብሎናል ‹‹ለማንም ስለ ክፉ ፌንታ ክፉን አትመልሱ›› (ሮሜ ፲፪÷፲፯)

ቅዱስ ጴጥሮስም ተመሳሳይ ነገር ይነግረናል ‹‹ክፉን በክፉ ሬንታ ወይም ስድብን በስድብ ሬንታ አትመልሱ በዚህ ሬንታ ባርኩ እንጂ፥ በረክትን ልትወርሱ ለዚህ ተጠርታችኋልና።›› (፩ጴጥ. ፫÷፱)

ኔታችን የዚህ ተግባር ፍጹም ምሳሌ ነው። ‹‹ሲሰድቡት መልሶ አልተሳደበም መከራንም ሲቀበል አልዛተም፥ ነገር ግን በጽድቅ ለሚፈርደው ራሱን አሳልፎ ሰጠ፤›› (፩ጴጥ. ፪÷፳፫)

ሁስተኛው ደረጃ ውስጣዊ ሰላምህን ሳታጣ ስድብን መቀበል ነው፡፡ አንዳንድ ሰዎች ክፉን በክፉ ከመመለስ ራሳቸውን ይገታሉ ነገር ግን በውስጣቸው በንዴት ይነፍራሉ፡፡ ውስጣቸው በቁጣ ዛሳብ

እና በበቀል ፍላጎት የተሞላ ነው። እንዚህ ሰዎች ወደ ሁለተኛው የየዋህነት ደረጃ ያልደረሱ ናቸው። ይህ የየዋህነት ሁለተኛ ደረጃ ላይ መድረስ እንደሚቻል የሚያሳዩ ምሳሌዎችን ከበረሃ አባቶች መካከል እናገኛለን።

ቅዱስ ዮሐንስ ኮሎቦስ (ሐጲር) እጅግ የገነነ አባት ስለነበር ሰዎች ሊሰሙት ወደ እርሱ ይመጡ ነበር። ሴላ መነኩሴ ደግሞ በዮሐንስ ሐጲር ክብርና ዝና ይቀናት ነበርና በእሱ ዙሪያ በተሰበሰቡ ሰዎች ፊት መጥቶ ‹‹ዮሐንስ በአፍቃሪዎቿ ፊት ገላዋን እንደምታሳይ ጋስሞታ ነህ!›› አለው። ቅዱስ ዮሐንስም ‹‹ወንድሜ ከላይ ተመልክተኸኝ ይህንን ካልከኝ ውስጤን ብታይጣ ምን ትለኝ ይሆን?› ብሎ መለሰለት። በዙሪያው የነበሩት ስዎች በመሰደብህ ውስጥህ አልተረበሽም? አሉት። እሱም ‹‹ዮሐንስ ላዩ የተሰጣው ነው በውስጡ የተሰጣው›› አላቸው።

ጥቂት የሶርያ መነኮሳት የግብዓውያንን መነኮሳት ዝና ስምተው እንዴት እንደሚኖሩ ለማየት ወደ ግብፅ ገዳማት መጡ። ግብዓውያን መነኮሳት ደግሞ እንግዳ ሲመጣ የአካርሱን የምናኔ ኑሮ በሴላው ላይ ላለመጫን ሲሉ በጊዜ የመብላት ልማድ ነበራቸው። እናም ከሶርያ የመጡት እንግዶች ገበታ ሲቀርብላቸው በልባቸው ‹‹እነዚህ የግብፅ መነኮሳት ለካ ቸልተኞች ናቸው። እኛ እስከ ምሽት ድረስ እንደማለን እነርሱ ግን ገና በሦስት ሰዓት ይበላሉ!!›› ብለው አጉረመረሙ። አበምኔቱ የሚያስቡትን በመረዳት ትምህርት ሊሰጣቸው ወሰነ። አንድ አረጋዊ መነኩሴ ዳቦ እያደለ በመካከላቸው ይዞር ነበር። እናም ወደ አበምኔቱ ደርሶ ዳቦ ሲሰጠው አበምኔቱ

ፊቱን በኃይል መታው፡፡ አረጋዊው መነኩሴ ከመመታቱ በፊት የነበረው የፊቱ ገጽታ ሳይቀየር ዳቦውን ማደል ቀጠሰ፡፡ ሶርያውያኑ መነኮሳት ከአበምኔቱ እግር ሥር ተደፍተው ‹‹አባታችን ይቅር በሰን! ረዥም ሰዓት ያለ ምግብ መቆየት እንችሳለን ነገር ግን እናንተ እንደምታደርጉት ግን ስሜታችንን መግታት አንችልም፡፡›› አሉት፡፡

ሦስተኛው የየዋህነት ደረጃ ላይ ያለው ደግሞ ከተሰደበ በኋላ ‹‹ወንድሜን ሕኔን በመስደብ ኃጢአት ውስጥ ከተትኩት›› ብሎ ስለ ሰደበው ወንድሙ የሚያዝን ነው፡፡

# የዋህነትን መስማመድ

አሁንም ከንስሐ አባትህ ፌቃድ ካገኘህ በኋላ ወደ ጸሎትህ ተመለስ።

ኔታ እንዴት እንደ እርሱ የዋህ መሆን እንደሚቻል ያስተምርህ ዘንድ ለምን። ‹‹ኔታዬ ከእኔ ተጣሩ እኔ የዋህ ነኝና ብለዛል ፤ ይህንን የዋህነት ለእኔ አስተምረኝ ያን ጊዜም የነፍሴን ዕረፍት አገኛለሁ።›› ብለህ ለምን።

ሁስተኛው ደረጃ ደግሞ በዚህ ጉዳይ ራስህን በዚህ መንገድ ማሳመን ነው። ስላም ከሕግዚአብሔር የተሰጠን ስጦታ ነው። ሕርሱም ሕንዲህ ብሎናል ‹‹ስላምን ሕተውሳች ኃለሁ፥ ስላሜን ሕሰጣች ኃለሁ፤›› (ዮሐ. ፲፬÷፳፮) በተናደድክ ቁጥር ጌታችን ለአንተነትህ የሰጠህን ውድ ሥጦታ ስላምህን ሕያጣህ ነው። ይህም የጌታችንን ሥጦታ ተቀብሎ ሕንደመወርወር ነው። ሕስቲ አስበው አንድ ጳጳስ ሥጦታ ቢስጡህ ያንን ሥጦታ ጎዳና ላይ ትወረውረዋስህ? መልስህ ‹‹በፍጹም አልወረውረውም›› ከሆን

በተቆጣህ ቁጥር ሕየወረወርኸው ያለው የክርስቶስ ስጦታ ምን ያህል ይበልጥ ይሆን?

ይህንን ጠባይ አንድ ጊዜ በአሕምሮህ ውስጥ በሚገባ ካኖርኸው የሚከተሰውን ባሕታዊው ቴዎፋን የሚመክርህን ልምምድ አድርግ፡- በማሰዳ ጸሎት ካደረግህ በኋላ ሰላምህን ሲነሱህ የሚችሉትን ሁኔታዎች በሙሉ በአሕምሮህ አስባቸው፡፡ ይመጣ ይሆናል የምትለውን የከፋ ነገር አስብና ‹ይህ እንኳን ቢከሰት የክርስቶስን ውድ ሥጦታ ወርውሮ ለመጣል የሚያበቃ ነው?› ብለህ ራስህን ጠይቅ፡፡ ቀደም ሲል ያየነውን ደረጃ በትክክል ተወጥተኸው ከሆነ መልስህ ‹‹በፍጹም አይደለም!›› የሚል ይሆናል፡፡ ከዚያም በአሕምሮህ የተመላለሱትን ነገሮች ሁሉ መሆን እንደሌለባቸውና ስላምህን ሲያሳጡህ እንደማይገባ ወስን፡፡

ወዳጄ ልንገርህ ይህ አካሔድ በትክክል ይሥራል! ከዓመታት በፊት ይህንን ልምምድ ‹‹የማይታይ ውጊያ›› ከሚሰው መጽሐፍ ላይ አንብቤ ልሞክረው ወስንሁ፡፡ ውጤቱም ሕንደጠበቅሁት ሆነልኝ፡፡ ይህንን ልምምድ ለብዙ ምእመናን ሕንዲሰማመዱት ነግሬያቸው ነበር፡፡ በሚገባ የሞክሩት ሰዎች በውጤቱ ተደንቀዋል፡፡

ይህንን የየዋህነትና ንዴትን የመግታት ልምምድ በሚገባ የሞከረችና በእምነት የተገበረች የአራት ልጆች እናት ነበረች። በኋላ መጥታ ስትነግረኝ ልጆችዋ ‹‹እጣዬ አሞሻል? ወይስ ምን ሆነሽ ነው?›› ብለው ይጠይቋት ጀመር። እርስዋ ግን አልታመመችም። ጌታችን ለእያንዳንዳችን የሰጠንንና አለመታደል ሆኖ እንደዋዛ እየወረወርነው ያለነውን የሰላም ሥጣታ እያጣጣመች ነው።

ይህ ሆኖ እያለ ውስጣዊ ሰላምን ማፈ*ጋገ*ጥ የሚቻለው በቀጣዩ ደረጃ ላይ ሲደረስ ብቻ ነው። ‹‹ለሚጠሎአችሁም መልካም አድርጉ፥ ስለሚያሳድዱአችሁም ጸልዩ፤›› (ማቴ. ፫÷፵፬) ለሚያጠቁህና ለሚጠሎህ ሰዎች እንደመጸለይ ከክርስቶስ የሆነውን ሰላም የሚሰጥ ነገር የለም። እናም የተባልከውን አድርግ በትክክል ይሥራል። ይህንን በመንፈሳዊ ቅንዓት ካደረግህ ጌታችን በዚሁ ምእራፍ ላይ ወዳዘዘው ‹‹ጠላትን ወደ መውደድ›› ደረጃ ትደርሳለህ።

ይህንን ተግሣጽ በቁም ነገር የሚቀበሉ ሰዎች ከሕርሱ ማንም ሲወስደው የማይቻለውን የመጨረሻ ሰላም ይገኛሉ። ከብዙ ዓመታት በፊት በግብፅ በአንድ ትልቅ ድርጅት ውስጥ ሕጅግ ከፍተኛ ሥልጣን የነበረው አንድ ወጣት አውቅ ነበር። ይህ ወጣት ኦርቶዶክሳዊ ነበረ። በግብፅ ደግሞ ክርስቲያን መሆን በተለይም በሕንዲህ ዓይነት ተፈላጊ ሥልጣን ላይ ተቀምጦ ክርስቲያን መሆን ደህንነትን ስአደጋ የሚያጋልጥ ነበር።

ይህ በማብፅ ጠረፍ አካባቢ ይሥራ የነበረ ወጣት ታዲያ እጅግ አክራሪ የነበረ (የድርጅቱ ምክትል ፕሬዚዳንት የሆነ) አለቃ ነበረው። ይህንን ወጣት አሽቀንጥሮ ጥሎ የሴላ ዛይማኖት ተከታይ ሰው በቦታው መተካትን የሕይወቱ ትልቅ ግብ አድርጎት ነበር። ለዓመት በሆነ ወንጀል ውስጥ ሲያስገባው ያሴር ነበር። ብዙ ጊዜ ባልታወቀ ምክንያት ፖኒሲስ እየመጣ ምርመራ ያደርግበት ነበር። አንድ ቀን (ክርስቲያን ያልሆነ) የፖኒሲሶቹ አዛዥ ‹‹በእውነት እዚህ አካባቢ አንድ ሰው ጠምዶ ይዞዛል!›› ብሎ ነገረው።

ይህንን ወጣት ወህኒ ለማውረድ ያደረ*ጋ*ቸው ሙከራዎች አልሳካ ሲሉ አለቃው ሲንድለው ማሴር ጀመረ፡፡ ወጣቱ ኦርቶዶክሳዊ አንድ ሰው ሲንድለው ንንዘብ እንደተከፈለውና በጨለማ እንዳይወጣና እንዲጠነቀቅ ሩኅሩ*ት የፖ* ሲስ አዛዥ በእርግጠኝነት ነገረው፡፡

በዚህ ሁሉ ሥቃይ ውስጥ ወጣቱ ልጅ ይጸልይና መጽሐፍ ቅዱስ ያነብ ነበር። ሁልጊዜም መጽሐፍ ቅዱስን ሲገልጥ ጣቴ.  $ξ \div 90$  በፊቱ ያገኝ ነበር። እሱም ‹‹ጌታዬ በእርግጥ ሕይወቴን አሰቃቂ ላደረገውና ሲገድለኝ ለሚፊገው ለእዚህ ሰው እውነት እንድጸልይለት ትፌል ጋለህ?›› ይል ነበር።አሁንም አሁንም በልቡ የሚደውለው መልስ ግን ‹‹አዎ ጸልይለት!›› የሚል ነበር።

ከሐሳቡ *ጋር* ሲ*ጋ*ጭ ከቆየ በኃላ በመጨረሻ መጽሐፍ ቅዱስ የሚሰውን በጭፍን ለመቀበል ወሰነ። እናም ለአለቃው መጸለይ ጀመረ። በመጀመሪያ ላይ የሚጸልይስት በከንፈሩ እንጂ በልቡ አልነበረም። ይህንን ልምምድ ሳያቋርጥ ሲሞክረው ግን አንዳች አስደናቂ ነገር መከሰት ጀመረ። ራሱንም ስለዚያ ሰው በእውነት ክልቡ ሲጸልይ አ*ገኘ*ው።

በዚያ ሰው ሳይ የነበረው የጥሳቻ ስሜትም በታዘኔታ ስሜት ተስወጠ፡፡ ስለራሱም ማስብ ጀመረ ‹‹እኔ እኮ ክርስቲያን ሆኜ ባልወለድ ኖሮ ይህ ሰው የሚያደርገውን ሳደርግ እቸል ነበር፡፡›› ይል ጀመር፡፡ ኔታችን ስተናገረው ቃል አዲስ ትርንሜ! ‹‹ከዚህ በሳይ ደግሞ የሚንድሳችሁ ሁሉ እግዚአብሔርን እንደሚያገለግል የሚመስልበት ጊዜ ይመጣል፡፡›› (ዮሐ. ፲፮÷፪)

‹‹ይህ ምስኪን ሰው እኮ ሕኔን በማሰቃየቱ የአምሳክን ፈቃድ እየፌጸመ ይመስሰዋል፡፡ ልክ ቤተ ክርስቲያንን በማጥፋት እግዚአብሔርን ደስ ያሰኝ እንደመሰሰው እንደ ጠርሴሱ ጳውሎስ!›› እያለ ያዝንስት ጀመር፡፡ ወጣቱ ስራሱም እንዲህ ይላል፡- ‹‹የእርሱ እንድሆን ጌታ በምሕረቱ ብዛት ባይመርጠኝ ኖሮ ይህንን የማደርገው እኮ እኔ ነበርኩ!›› እግዚአብሔርንም አሳዳጅ በመሆን ፈንታ ተሳዳጅ ስላደረገው ያመሰግን ጀመር፡፡

ለአሳዳጁም መልካም ነገሮችን ማድረግ ጀመረ ፤ በቅን ልብም እግዚአብሔር ይቅር እንዲለው ይጸልይለት ጀመረ።

አንድ ቀን የድርጅቱ ፕሬዚዳንት ወጣቱን ወደ ቢሮው አስጠራውና ‹‹በአንተ ሳይ እየደረሰ ያለውን ነገርና ምክትል ፕሬዚዳንቱ ሲጎዳህ እንደሚፈልግና ለምን እንዲህ እንደሚያደርግም ደርሼበታለሁ፡፡ እናም ሳባርረው መሆኑን በመጀመሪያ ለአንተ ሳሳውቅህ ፌልጌ ነው፡፡›› አለው፡፡ በዚህ ወጣት ልብ ውስጥ ግን ደስታ አልተፈጠረም፡፡ ከእንቅልፋቸው ሲነቁ አባታቸውን ሥራ አጥሆኖ ስለሚያንኙት ሕጻናት አዘነ እንጂ፡፡

አንተም ወዳጄ መጽሐፍ ቅዱስን በቁም ነገር ብትይዘውና እነዚህን ልምምዶች በደስታ ብትፌጽም የማይታወክ የልብ ሰላም ይኖርሃል!

ምእራፍ ስምንት

# **ን**ጽሕና

ሕግዚአብሔር ጾታዊ ፍላጎትን ለምን በሰው ልጅ ላይ ፈጠረ? ለመባዛት ብቻ ይሆን? አቡነ ሙሴ በቆየ ኤልኬሬዛ ኅትም ላይ በጻፉት ጽሑፍ የሚከተለውን ጽፈዋል። በእንስሳት ዘንድ ሕግዚአብሔር ጾታዊ ፍላጎትን የፈጠረው የእንሳትን ዘር ለማቆየት ሲል ብቻ ነው። ለዚህም ነው እንስሳት በዓመት ውስጥ ለጥቂት ቀናት ወይም ለጥቂት ሳምንታት ብቻ በጾታዊ ተራክቦ ንቁ የሚሆኑት። ይህ የተራክቦ ጊዜ ‹‹የግለት ጊዜ›› ተብሎ ይጠራል። በእንዚህ ወራት ሴቲቱ ወንዱን እንስሳ ለተራክቦ የሚጋብዝ አንዳች ድምጽ ፣ መዓዛ ወይም ምልክት ታሳያለች። እንስሳት በእንዚህ ወራት ብቻ ተራክቦን የሚፈጽሙ ሲሆን እንዚህ ወራት ካለፉ በኋላ ግን የጾታ ፍላጎት አይኖራቸውም። በሰዎች ዘንድ ግን እንዲህ አይደለም ፤ <sup>5</sup>ከእንስሳት ወገን ሆነው ሳለ ሁልጊዜም ሙቀት የማይለዎቸው ሰዎች ብቻ ናቸው። ይህ ለምን ሆነ?

አቡን ሙሴ መልሱን ይሰጡናል። ይህ የሆነው እግዚአብሔር የሰው ልጅ ክርስቶስ ለቤተ ክርስቲያን ያለውን ፍቅር የሚመስልን የተቀደሰ ፍቅር እንዲያዩና ደስ እንዲሰኙ ስለወደደ ነው። ቅዱስ ጳውሎስ ‹‹ይህ ምሥጢር ታላቅ ነው፥ እኔ ግን ይህን

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ሰው መ**ልስካዊም ስንስሳዊም ባሕር**ዴ ስሳሰው፡፡ ሰው ከስንስሳት ወ*ገ*ን ተብሎ መጠራቱ ስንግዳ ነ7ር ስደደሰም፡፡ ከስርባ**ዕቱ ስንስሳ ስን**ዱ 78 ሰብስ መሆኑን ልብ ደሷል፡፡

ስለ ክርስቶስና ስለ ቤተ ክርስቲያን ሕላለሁ።›› ብሏል። (ኤፌ. ፩፥፴፪) ቅዱስ ጳውሎስ ምሥጢረ ተክሊልን በዚህ መልኩ ነው የሚገልጸው። ይህ ምሥጢር ታላቅ ነው። ታላቅነቱም በክርስቶስና በቤተ ክርስቲያን መካከል ያለውን ትስስር ስለሚያንጸባርቅ ብቻ ነው። በቅዱስ ጋብቻ ውስጥ ሩካቤ የተቀደሰና ታላቅ ሕንደሆነ ሁሉ ከጋብቻ ውጪ ሲሆን ደግሞ የተወንዘ ነው። ቅዱስ ጳውሎስ አክሎ ‹‹የወንድማማች መዋደድ ይ৮ር። ሕንግዶችን መቀበል አትርሱ፤ በዚህ አንዳንዶች ሳያውቁ መላእክትን ሕንግድነት ተቀብለዋልና።›› ብሏል። (ዕብ. ፲፫፥፴) ሕንዲሁም ‹‹ከዝሙት ሽሹ። ሰው የሚያደርገው ኃጢአት ሁሉ ከሥጋ ውጭ ነው፤ ዝሙትን የሚሠራ

በ.ኃብቻ ውስጥ የሚፈጸም ሩካቤ በክርስቶስና በሙሽራይቱ በቤተ ክርስቲያን መካከል ላለው ፍቅር ምሳሴ የሚሆን ሲሆን ከ.ኃብቻ ውጪ የሚፈጸም ሩካቤ ደግሞ ከሌሎች ኃጢአቶች ሁሉ የተለየ ኃጢአት ነው። ምክንያቱም በክርስቶስና በቤተ ክርስቲያን መካከል ያለውን ፍቅር በን ምስል የሚያሳድፍ ነው። ‹‹ሥ.ኃችሁ የክርስቶስ ብልቶች እንደ ሆነ አታውቁምን? እንግዲህ የክርስቶስን ብልቶች ወስዴ የ.ኃለሞታ ብልቶች ላድር.ኃቸውን? አይገባም።›› (፩ቆሮ. ፯፥፲፭)

ታሳቁ ቅዱስ አትናቴዎስ በ*ጋ*ብቻ ውስጥ እና ከ*ጋ*ብቻ ውጪ የሚልጸምን ሩካቤ አስመልክቶ አስደናቂ ንጽጽር አቅርቧል፡፡ እንዲህ ይሰናል ፡- አንድ ወታደር ወደ ጦርነት ሔዶ ዛ*ያ* የጠሳት ወታደሮችን ቢ*ገ*ድል የክብር ሜዳይ ይሸለማል፡፡ ነገር ግን በሰላም

ጊዜ ወደ ጎዳና ወጥቶ አንድ ሰው ቢንድል ይወንዛል፡፡ ድርጊቱ ተመሳሳይ ቢሆንም የተፈጸመበት ሁኔታ የተሰያየ በመሆኑ ፍጹም ተቃራኒ የሆኑ ውጤቶችንም ያስከትሳል፡፡

ሕግዚአብሔር የቤተ ክርስቲያንን ፍቅር በዚህ ከመግለጹ
በላይ የኃብቻ ፍቅር የተባረከ ለመሆኑ ሌላ ማስረጃ የለም።
ይህንንም በመጽሐፍ ቅዱስ ካሉ መጻሕፍት አንዱ በሆነው
በመኃልየ መኃልይ ገልጸታል። ይህ መጽሐፍ አንዳንድ ጊዜ ሰዎች
የማይረዱትና ለዝሙት ሕንደሚያካሣህ መጽሐፍ አድርገው
የሚተቹት መጽሐፍ ነው። ነገር ግን በኃብቻ ትስስር ውስጥ አንዳች
ኃጢአትና ለዝሙት የሚገፋፋ አንዳች ነገር የለበትም ፤ ለክርስቶስና
ለቤተ ክርስቲያን አንድነት ምሳሌ ነው ሕንጂ። ‹‹ባሎች ሆይ፥
ክርስቶስ ደግሞ ቤተ ክርስቲያንን ሕንደ ወደዳት ሚስቶቻችሁን
ውደዱ ... ስለ ሕርስዋ ራሱን አሳልፎ ስጡ›› (ኤፌ. ፫÷፳፫)
በኃብቻ የሚፈጸም ሩካቤ ከዝሙት የሚያተኩረው በመውሰድ ፤
በማግበስበስ ፤ በመበዝበዝ ፤ ራስን በማርካት ላይ ብቻ ሲሆን

በጋብቻ ውስጥ ያለው ፍቅር ‹‹ስለ እርስዋ ራሱን አሳልፎ የሰጠ›› ክርስቶስ ለቤተ ክርስቲያን ባሳየው ፍቅር መመዘን አለበት፡፡ በጋብቻ ውስጥ ያለ ፍቅር ራስን መስጠት ነው እንጂ ማግበስበስና መውሰድ አይደለም፡፡ ይህም ነው የተቀደሰ የሚያደርገው፡፡ ምክንያቱም ይህ ክርስቶስን መምሰል ነው፡፡

ቅዱስ ጳውሎስ ‹‹ከዝሙት ሽሹ!›› ብሏል፡፡ ነገር ግን አንድ ስው ‹‹ይህን ከማድረግ ይልቅ መናገሩ ቀላል ነው!›› ሊል ይችላል፡፡ እስማማለሁ! ድንግልና በቀላሉ የማይገኝ ቅድስና ነው፡፡ እዚህ ደረጃ ላይ ደረስሁ ልትል የምትችለው ለአንኤና ለመጨረሻ ጊዜ በዚህ ሕይወት ውስጥ በጥልቀት ስትገባ ብቻ ነው፡፡

መጽሐፍ ቅዱስ ስለ ዝሙት አጥፊነት ይነግረናል፦ ‹‹ወይስ ዓመፀኞች የእግዚአብሔርን መንግሥት እንዳይወርሱ አታውቁምን? አትሳቱ፤ ሴሰኞች ቢሆን ወይም ጣፆትን የሚያመልኩ ወይም አመንዝሮች ወይም ቀላጮች ወይም ከወንድ ጋር ዝሙት የሚሠሩ ፤ ወይም ሴቦች ወይም ገንዘብን የሚመኙ ወይም ሰካሮች ወይም ተሳዳቢዎች ወይም ነጣቂዎች የእግዚአብሔርን መንግሥት አይወርሱም።›› (፩ቆሮ. ፯÷፱–፲)

በዚህ ሁሉን የሚያጠቃልል ዐረፍተ ነገር መጽሐፍ ቅዱስ ሁሉንም ዓይነቶች ያልተገቡ ጾታዊ ድርጊቶችን ሁሉ ያወግዛል። ዝሙት ከጋብቻ በፊት የሚፈጸም ሩካቤ ሲሆን ሴሰኝነት ደግሞ ከጋብቻ ሳይ ተደርቦ የሚፈጸም ሩካቤ ነው። እነዚህ የአንድ ኃጢአት ሁለት ደረጃዎች ሲሆኑ ቅጣታቸው ግን የተለያየ ነው። ዘጣዊ ሰው በራሱ ሰውነትና በዝሙት አቻው ሰውነት ሳይ ኃጢአትን ይሠራል። ሴሰኛ ግን በራሱ ሰውነት ፣ በኃጢአት ተባባሪው ሰውነትና በትዳር አጋሩም ሰውነት ሳይ ኃጢአትን ይሠራል። ግብረ ሰዶጣዊነትም የተወገዘ መሆኑ የማይዘነጋ ነው። ወንዶች ሆነው ሳለ እንደ ሴት የሚሆኑም ሆነ ራሳቸውን በጾታ በሚመስላቸው ጥቃት

እንዲደርስባቸው የሚያመቻቹ ሁሉ በዚህ ግብረ ሰዶጣዊነት ተሳታፊዎች ናቸው።

የሴቶች ማብረ ሰዶማዊነትም በመጽሐፍ ቅዱስ የተወንዘ ነው፡፡ ‹‹ስስዚህ ሕግዚአብሔር ለሚያስነውር ምኞት አሳልፎ ሰጣቸው፤ ሴቶቻቸውም ለባሕርያቸው የሚገባውን ሥራ ለባሕርያቸው በማይገባው ለወጡ፤›› (ሮሜ. ፩÷፳፯)

ጌታችንም ስለዚህ ፍትወታዊ ድርጊትና ተገቢ ስላልሆነ ጾታዊ ተራክቦ እንዲህ ሲል ተናግሮአል። ‹‹ሕኔ ግን እሳች ኒስሁ፥ ወደ ሴት ያየ ሁሉ የተመኝትም ያን ጊዜ በልቡ ከእርስዋ ጋር አመንዝሮአል።›› (ጣቴ. ፩፥፳፰) ይህ ቃል ሴት ወደ ወንድ አይታ ስለ መመኘትዋም ሆነ ወንድ በጾታ የሚመስለውን ሴላ ወንድ መመኘቱ ጥፋተኝነት ስለመሆኑ ምንም አይልም።

መጽሐፍ ቅዱስ እነዚህን የርኩስት ተማባራት የሚያወግዝ ቢሆንም እንዴት እንደምንዋጋቸው ግን በዝርዝር አሳስቀመጠም። ለዚህ ጉዳይ ደግሞ ወደ በረሃ አባቶች የሕይወት ልምድ መሰስ እንሳለን። እነርሱ በጉዳዩ ላይ ተጠያቂዎች ናቸው።

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ስለ ግብረ አውናን ምንነትና *መ*ፍትሔዎቹ ሕይወተ ወራዙት ቁጥር አንድ በዲያቆን ኅብረት የሺጥላ ይመልከቱ።

## መሠረታዊ የሆኑ ነ7ሮችን መፈጸም

የበረሃ አባቶች እንደሚሉት ከሆነ አንድ ስው ንጽሕናን ከመልስጉ በፊት ሲሔድባቸው የሚገቡ የመጀመሪያ ተግባራት አሉ። ቀዳሚ ያሉዋቸው ተግባራትን እነሆ!

#### ሆድህን ተቆጣጠር

በሆዳምነት ስተሸነፌ ሰው ንጽሕናን ማግኘት እጅግ የማይመስል ነገር ነው፡፡ ይህም የአባቶች ሐሳብ የሚስማማበት ነው፡፡ የሆድ መሙላት የሥጋን ምኞት ያቀጣጥላል፡፡ አንድ ሰው ለምግብ ያስውን ፍላጎት መግታት ካልቻለ የበለጠ አስቸ*ጋሪ* የሆነውን ጾታዊ ፍላጎት ሲገታ አይችልም ብንሰው የበለጠ ይገልጸዋል፡፡

# አንቅልፍህን ተቆጣጠር

ሕንቅልፍን ማብዛትም የጾታዊ ዝንባሌን በመጨመር በኩል አስተዋጽኦ ያደር ጋል ይላሱ አባቶች። አንድ ሰው በፍትወት ኃጢአት እንዳይወድቅ አብዝቶ ሳለመተኛት መዋጋት አለበት። መጽሐፍ ቅዱስም በማልጽ አብዝቶ መተኛትን እየተቃወመ ይነግረናል፦ ‹‹አንተ ታካች፥ እስከ መቼ ትተኛስህ? ከእንቅልፍህስ መቼ ትነሣስህ?›› ‹‹ድሀ እንዳትሆን እንቅልፍን አትውደድ ዓይንህን ክፌት፥ እንጀራም ትጠግባለህ።›› ሲል ያሳስበናል። (ምሳ. ፳÷፲፫ / ፮÷፱)

#### ንዴትህን ተቆጣጠር

አባቶቻችን ቁጣችንን መቆጣጠር ካልቻልን ሥጋዊ ምኞቶቻችንንም መቆጣጠር እንደማንችል በአጽንፆት ይመክሩናል። አባቶች የኃጢአትን ዓይነቶች ሲዘረዝሩ ቁጣና ዝሙትን በአንድ ምድብ ‹‹ስሜት ቀስቃሽ ከሆኑ ኃጢአቶች›› ጋር ይመድቧቸዋል። አንድ አባት እንዲያውም የቁጣ ስይጣንና የዝሙት ስይጣን አንድ እንደሆነ ይነግረናል። በቀሳሱ ስቁጣ የሚነሣሣ ስው በቀሳሱ የሥጋው ፍሳንትም የሚነሣሣ ነው። አባቶች ስስዚህ የሚነግሩን እነሆ፡-

አንድ ሰው በሕር ጋታና በልብ ጽናት ሕያደን ከመጣ በሰውነቱ ንጽሕናም ላይ ይህ ሰውጥ ይታያል። ከዚህ በተጨማሪ የቁጣን ስሜት ማስወንድ ከቻለ የበለጠ በጠበቀ መንንድ ንጽሕናን ማግኘት ይችላል።

ከወጣቶች *ጋ*ር በነበረኝ ቆይታ በተነሣ ልጨምራቸው የሚገቡ ሁለት መሠረታዊ ነገሮችም አሉ።

#### መጠጣት

አልኮል የሥጋን ስሜት እጅግ የሚያነቃቃ ነው። አንድ ሰው መጥኖ ቢጠጣ እንኳን የፍትወት ስሜቱን ለመግታት ያለው ኃይል ይፈረካከሳል። ታላቁ ሼክስፒር ወይን በጾታዊ ጠባይ ላይ የሚያመጣውን ለውጥ አስመልክቶ በጻፈበት ተውኔቱ ‹‹መጠጥ ምኞትን ይጨምርና ዓቅመ ቢስ ያደርጋል!›› ብሏል። በክህነት ባንለንልኩባቸው በርካታ ዓመታት ስለ መጠጥና ዝሙት በርካታ

የሚያስጨንቁ ታሪኮችን የሰጣሁኝ ቢሆንም የሚከተሰው ታሪክ ማን ከኅሲናዬ አይጠፋም።

ታሪኩ ከጀርመን የዘር ሐረግ ስለተወለደችና በጣም ሃይማኖተኛ ስለነበረች የዐሥራ ስድስት ዓመት ልጃነረድ ነው። ልጆቼ ትናንሽ እያሉ እቤቴ ትመጣና ልጆቼን ትጠብቅ ነበር። ለልጆቻችን መጽሐፍ ቅዱስ ታነብላቸው ስለነበርና ይህም በዚያን ጊዜ የማይገኝ ብርቅ ነገር ነውና እንወዳት ነበር። አንድ ቀን እናቷ ‹‹አንቺ እኮ ምንም ዓይነት ሕይወት እያሳለፍሽ አይደለም! ለምን የጎረቤቶቻችንን የአዲስ ዓመት ድግስ ላይ አትሔጂም?›› ትላትና ልጅቷም ትስማማለች። በድግሱ ላይ አንዱ ለየት ያለ ጣሪም ያለው የቡርቱካን ጭማቂ ይሰጣትና ትጠጣለች። በዚያች የአዲስ ዓመት ድንግልናዋን ያጣች ብቻ እንዳይመስላችሁ በኋላም ማርገዟን አወቀች። ይህንን የፈጸመባት ሰው ደግሞ ያገባና ልጆች ያሉት ሰው ነበረ። እናትዋ ጽንስ እንድታስወርድ አልለቀቀቻትም። ጡረታ የወጣች ነርስ ብትሆንም ልጅዋ ጽንሱን እንድትወልድ ብላ /ዓቅም እንዳያንሳቸው/ ወደ ሥራዋ ተመለሰች። ከስድስት ወራት በኋላ ግን ልጅቷ በልብ ድካም ሞተች።

# **ም**ፈራ

ጭፌራ ጾታዊ ግንኙነቶች ከሚጀመሩባቸው ከተለመዱ መንገዶች አንዱ ነው። አሁንም በአእምሮዬ ተቀርጸው ክቀሩ በርካታ አሰቃቂ ታሪኮች አንዱን ብናገር ይበቃል። በሰማኒያዎቹ ውስጥ ነው። ዕረፍት በወጡ ካህን ፈንታ ለማገልገል ወደ አሜሪካን ሀገር እየሔድኩ ነበር። ክቅዳሴ በኋላ ለመናዘዝ የምትፊልግ የዐሥራ

ሦስት ዓመት ልጅ ወደ እኔ መጣች። ወደ ተካጏቸው ካህን ጽሕልት ቤት ይገሬያት ሔድኩ ፤ እያስቀሰችና ሳግ እየተናነቃት ተከተሰችኝ። ላፈጋጋት ከሞከርኩ በኋላ ለምን እንደምታስቅስ ጠየቅጏት። በመጨረሻም ‹‹ዝሙት ልጽሜያስሁ›› ብላ ትነግረኝ ጀመር። ነገሩ የሆነው (በቤተሰቦቿ ገፋፊነት) ለሜራራ ሔዳ ነው። ከዐሥራ አምስት ዓመት ታዳጊ ጋር ስትጨፍር ከመንጋቱ በፊት ድንግልናዋን አጣች። ‹‹አስንድዶ ከክብር አሳነሰሽ?›› ብዬ ጠየቅሷት። ‹‹አይደለም አባታችን የእሱን ያህል እኔም ፍላጎቱ ነበረኝ። ከዘፈጉና ከመብራቶቹ ጋር የእኛ አካልም ከመቀራረቡ ጋር የመቃወም አዝማሚያ አልነበረኝም።›› ነበረ ምላሿ።

እስቲ ደግሞ ወደ አባቶች እንመለስ። ምንም እንኳን አብዝቶ መብላትን አብዝቶ መተኛትንና ቁጣን መግታት ብንችል እንኳን ንጽሕናን ለማግኘታችን ከመቻላችን በፊት አንድ የሚያስፈልገን አንዳች በጎነት አለ ይሉናል። ‹‹ንጽሕናን የምትመኝ ከሆነ ትሕትናንም ተመኝ። ምክንያቱም ያለ ትሕትና ንጽሕናን ለማግኘት አትችልም።›› የሥጋ ፍላጎትን በመዋጋት ውስጥ ትልቁ ችግር በራስ መመካት ነው። ‹‹ይህንንና ይህንን ላደርግ ነው ፤ ድሉም የእኔ ይሆናል!››

መንፈሳዊ ተ*ጋ*ድሎን በተመለከተ አንድ አስተተ*ያ*የት ልስጣችሁ፡፡ ‹‹ሕኔ›› በሚለው ቃል የሚጀምር ማንኛውም ነገር መፍረሱ አይቀሬ ነው፡፡ በራሳችን መተማመንን ካልተውን በቀር አሁንም አሁንም መሳልስን እንወድቃለን፡፡ ራስን በመቆጣጠር

ሥጋዊ ምኞቱን መቆጣጠር የቻለ ማንም የለም። በዚህ ጉዳይ ላይ ከአባቶች አንዱ የሚነፃፈንን እነሆ፦

በራሳችን ጥረት ንጽሕናን ማግኘት አይቻለንም ፤ ያለማቋረጥ እየተጋን እንኳን ከልምድ ትምህርት ቤት የተማርነው ከመለከታዊው የጸጋ ሥጦታ መሆኑን ነው። ከዚህ የተነሣ አንድ ሰው ያለ መታከት በጥረቱ መቀጠል አለበት። ለአምላካዊው ሥጦታው ምስጋና ይድረሰውና ያን ጊዜ ከሥጋዊ ውጊያ ነጻ ለመሆን የተገባ ይሆናል። የሚፈልገውን የሰውነት ንጽሕና በራሱ ማግኘት እንደሚችል አድርጎ ማመን የለበትም።

ይህንን ጽንስ ሐሳብ ለወጣቶች ለማስረዳት በምሞክርበት ጊዜ የሚከተለውን ንጽጽሮሽ ሕጠቀማስሁ፡፡ በጠረጴዛ ላይ የተቀመጠ አሻንጉሲት ላይ ለመድረስ የሚሞክርን ትንሽ ሕጻን አስቡ፡፡ ጠረጴዛው ከሕርሱ ቁመት በጣም ስለሚረዝም ለመድረስ አያስችለውም፡፡ በሕግሮቹ ጥፍር ለመቆም ሞከረ ነገር ግን አልቻለም፡፡ ወደ ላይ ለመዝለልም ሞከረ ነገር ግን ሲደርስ አልቻለም፡፡ በሌላ ሪቃ ላይ ለመወጣጣትም ሞከረ ትርፉ ግን ወድቆ ራሱ መጉዳት ብቻ ነበር፡፡ ሙሉ በሙሉ ሲዳክም ማልቀስ ጀመረ፡፡ በዚህ ጊዜ ሲያየው የነበረው አባቱ ደርሶ ጠረጴዛው ላይ ያለውን መጫወቻ ሰጠው፡፡ ትንሹ ሕጻን በራሱ ጥረት መጫወቻዎቹን አላፓንም፡፡ ሆኖም ጥረቶቹ የአባቱን ልብ ለመርዳት አነሣሣው፡፡

ችግሩ እኛም እንዲሁ መሆናችን ላይ ነው። እንሞክራለን ፣ እንሞክራለን ፣ እንወድቃለን። ስንደክምም እንጮኻለን። ከዚያም እግዚአብሔር ከውጊያው እንድናርፍ ያደርገናል። ነገር ግን ዲያቢሎስ ወዲያውት ወይም ቆይቶ ይህንን ያደርግነው በራሳችን

ጥረት እንደሆነ ይነግረናል። ይህንን ሐሳብ በልብ እንዳመንህ ሁሉን ነገር ታጣና ወደነበርህበት ሥፍራ ትመስሳስህ። የሚያስደንቀው ነገር ይህ ነገር መደጋገሙ ሲሆን እንዴት በድጋሚ እንደወደቅን እንኳን ሳንረዳ ያንኮ ስኅተት መደጋገማችን ነው። አበምኔቱ ሼይርሞንም ስለዚህ ጉዳይ እንዲህ ብሎአል ፡-

አንድ ሰው ለረሻናም ጊዜ በንጽሕና ለመኖር በመቻሉ ከእንግዲህ ቅድስናዬን አሳጣም እያለ መደሰት ከጀመረ በራሱ መመካት ይጀምራል። እግዚአብሔር ልርሱ ጥቅም ሲል ቸርንቱን ሲያርቅበት ግን የተማመነበት የንጽሕና ደረጃው እየተወው እንደመጣ ይረዳል። የመጽናቱ ምንቄ ወደ ሆነው አምላክም ይመልሰዋል። አንድ ሰው የሚፈልገውን ንጽሕና የሚያገኘው በእግዚአብሔር ቸርነት መሆኑን አስኪያረጋግጥ ድረስ በእንዚህ መነዋወጾች ከአምላኩ መጣር አለበት።

ሕንዚህ ‹መነዋወጾች› ወደ ሕውነተኛ ንጽሕና ሕስከሚደርስ ድረስ ብዙ ዓመታትን ሲወስዱ ይችላሉ። ነገር ግን የሚያጋጥሙን መታወኮች ልምድን የሚሰጡን ዝሙትን በመዋጋት ብቻ ሳይሆን ትዕቢትንና መመጻደቅንም ስለሚዋጉልን ነው።

በዚህ ፈተና በተደ*ጋጋሚ* ስትወድቅ አትደናገጥ። ምክንያቱም አበምኔቱ ሼይርሞን እንደሚነግሪን ከሆነ ብዙ ልምድ ላለውም እንኳን አስቸ*ጋሪ ነገር ነ*ው። ከታሳላቆች ሴት የበረሃ መናኞች አንድዋ የሆነችው እጣ ሣራ እግዚአብሔር ከዚህ ስሜት ነጻ እስካደረ*ጋት* ድረስ ለዕሥራ አራት ዓመታት ከዝሙት ሐሳት *ጋር* ተዋግታለች። ቅዱስ ሙሴ ጸሊምም እንዲሁ።

በመጨረሻም በተደ*ጋጋሚ ጊዜያት* ስንወድቅ ድል የተነሳነው ምን ማድረግ እንዳልቻልን እንድናውቅ ነው ብለን እናስባለን። ከዚያም ወደ ልብ ትሕትና እንደርስና ድል መነሳታችንና ይህንን ውጊያ ለማሸነፍ ሬጽሞ እንደማንችል እንረዳለን። በዚህ ጊዜ ነው እግዚአብሔር ከመካከል የሚገባውና ከአሳዛኝ ሁኔታ ነጻ እንድንወጣ የሚያደርገን። ይኼን ጊዜ በደካማ አቅማችን ራሳችንን ዝቅ ዝቅ እናደርጋለን ፣ ቸርነቱንንም እናደንቃለን። ከዚህም በኋላ ውጊያው ድል አይነሳንም ፣ ሬተናውም አያውከንም። በሥጋችን የሚመጣብን ድንንተኛ ድቀትና ኃጢአትም በእርግጥ ከእግዚአብሔር ቸርነት የሚመጣ መሆኑንና ከእኛ ጥረት ጋር ያልተገናኘ መሆኑን ስለምንረዳም በልባችን ድንቅ የሆነ ደስታ ይሰማናል።

# ስንጽሕና የሚደረግ ተጋድሎ

ሕንደሴሳው የጽድቅ ሥራ ሁሉ ንጽሕናን ለማግኘት በሚደረገው ተጋድሎ ውስጥም ጸሎት ቀዳሚው ሒደት ነው። በከንፈርህ ብቻ ልታገለግለው ሕንደማትሻና በእውነት ንጽሕናን ሕንደምትፈልግ ለእግዚአብሔር አሳየው። ርኵስትን መጥላት አለብህ። ምክንያቱም በውስጥህ ኃጢአትን እየወደድህ ንጽሕናን እንዲሰጥህ በመለመን እግዚአብሔርን ልታታልል አትችልም።

ነገር ግን ሕዚህ ደረጃ ላይ ያልደረስህ ከሆንክስ? አንዳንድ ወጣቶች ወደ ሕኔ ይመጡና ‹‹ንስሐ መግባት ሕልልጋስሁ ኃጢአትን ለመጥሳት ግን አልቻልሁም›› ይሉኛል፡፡ ደህና ፣ በታማኝነት ወደ አምሳክህ ሒድና ስለንባህበት አጣብቂኝ ንገረው፡፡ ከመዝሙረኛው ጋር ‹‹አቤቱ ንጽሕ ልብን ፍጠርልኝ›› በል፡፡

ጠዋት በማዕጠንት ላይ መባዕ ለሚያስገቡ ሰዎች እግዚአብሔር ዋጋ ይሰጣቸው ዘንድ እጅግ ያማረ የመስተብቍዕ ጸሎት ይደረግሳቸዋል። ነገር ግን እግዚአብሔር <sup>7</sup>‹‹የመስጠት ፍላታት ያሳቸውንና የሚሰጡት የሴሳቸውን›› ዋጋ እንዲሰጥ ይጸለያል። አንተም ከዚህ ጸሎት ወስደህ ራስህን በመድኃኔዓለም አግር ሥር ደፍተህ እንዲህ በል። ‹‹ጌታ ሆይ ሲሰጡ እየወደዱ የሚሰጡት ክሴሳቸው ሰዎች አንዱ ነኝ። አልተቻሰኝም እንጂ እውነተኛ የሆነ ንጽሕናን የመፈለግ ምኞትን ሳቀርብልህ እወድድ ነበር።››

ቅዱስ አውግስጢኖስ በአንድ ወቅት ስለዚህ ደረጃ እንዲህ እያለ ይጸልይ ነበር ‹‹አምሳኬ ሆይ! መጸጸትን እፌልጋለሁ! ገና የሚቀሩኝ (የኃጢአትን) ደስታዎች አሉብኝና አሁን ግን አልችልም፡፡›› እግዚአብሔርም ከቅዱስ አውግስጢኖስ ጋር ሆነ ለሥሳሳ ዓመታት በኃጢአት የኖረው ሰውም ጳጳስ ለመሆን በቃ!

በንጽሕና ለመኖር ለሕግዚአብሔር ስሕስት መሳልንና አንዳች ነገርንም ቃል ከመግባት ተጠንቀቅ፡፡ ምክንያቱም ሕንዲሁ ቃል የምትገባው ነገር ወዲያውኑ ልትቆጣጠረው የጣትችለው ዓይነት ነገር ሲሆን ይችላልና፡፡

ከጸሎት በኋላ ከልብህ ኃጢአትን ለመቃወም መነሣት አለብህ። ክፉ ሐሳቦችን ያለ አንዳች የማስቆም ሙከራ እያሰብዛቸው ወይም ለዝሙት የሚያነሣው ሥዕላትንና ምስሎችን እየተመለክትህ

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ‹‹መሰእሰሂ ይፌቅዱ የሀቡ አልቦሙ ዘይሁቡ ይትወክፍ ፍትወቶሙ ዘበሰማ*ያት* መንግሥተ ይጸጉ›› ‹‹ሲሰጡ ወደው ሳሱ የሚሰጡት ያጡትን የሐሳባቸውን እንደ ሥራ ቆጥሮ መንግሥተ ሰማያትን ይሰጣቸው ዘንድ›› (ጸሎተ መባዕ ዘሐዋርያት)

እግዚአብሔር ንጽሕናን እንዲስጥህ ብትለምን የጣይመስል ነገር ነው።

በምታደር ጋቸው ጥረቶች ወዲያውት ውጤቶችን አገኛስሁ ብስህ አትጠብቅ ይህ በራስ መታመን ነው። የአንተን ዕድገት የሚያውቀው እግዚአብሔር ብቻ ነው። የመጨረሻውን ውጤት ሳትጠብቅ ባስህ ኃይል ሁሉ ተጋደል። እግዚአብሔር ከዲያቢሎስ ጋር እንደጣት ገዳደር ያውቃልና ሁልጊዜ ድል እንድታደርግ አይጠብቅብህም። ነገር ግን በመጨረሻው ብትሽነፍም እንኳን እግዚአብሔር ያለ መታስት እንድትዋጋ ይፈልጋል።

ባሕታዊው አባ ቴዎፋን ለዚህ ጉዳይ ጥሩ ንጽጽር አቅርቦአል፡፡ ‹‹በጠሳቶቹ ተከብቦ በውጊያው ክፉኛ እስከሚቆስል ድረስ ሳያቋርጥ የተዋ*ጋ* ሰው ጀግና ተብሎ ሜዳይ ይሽሰማል፡፡ ጠሳቶቹ ሲከብቡት ነጭ ሰንደቅ አሳይቶ ከተማረከ ግን እንደ ከዓተኛ ተቆጥሮ ይቀጣል፡፡›› ብሏል፡፡

በሕርማጥ አንተ ሕንደ ጠፋህ ትቆጥረው ይሆናል ፤ ሕግዚአብሔር ግን ሕንደ ድል ይቆጥረዋል፡፡ በቅዱስ አትናቴዎስ በተጻፈው ‹‹የቅዱስ ሕንጦንዮስ ሕይወት›› ይህንን የሚያሳይ ጥሩ ታሪክ አለ፡፡ ቅዱስ ሕንጦኒን በብዙ ዓይነት መንገዶች በዲያቢሎስ ተፈትኖአል፡፡ ሲያስደነግጠው ሲፈልግ በአራዊት ሕየተመሰለ ይታየዋል ፣ በሴትና በወርቅ ሲፈታተነው ይሞክራል ሆኖም ቅዱስ ሕንጦኒ ተቋቋመው፡፡ በመጨረሻም በሚያስፈራ ገጽ ጎሲናውን እስከሚስት ድረስ ደበደበው፡፡ በዚህ ሁኔታ ላይ ሆኖ ያገኘው ደቀመተሙሩም ተሽክሞ በአቅራቢያው ባለች መንደር በምትንኝ ቤተ

ክርስቲያን አስቀመጠው። ቅዱስ እንጦኒ ራሱን ሲያውቅ የቤተ ክርስቲያኑ ጣሪያ ተከፍቶ ጌታችን ኢየሱስ ክርስቶስ በክብሩ ዙፋን ላይ ተቀምጦ ታየው። ቅዱስ እንጦኒም ሰራሱ አዝኖ ‹‹ጌታ ሆይ ዲያቢሎስ ሲደበድበኝ ወኤት ነበርህ?›› ብሎ ጠየቀ። ‹‹እንጦንዮስ ሆይ በስተቀኝህ ነበርሁ። ብርቱ ሆነህ ነበርና የምታገኘውን ክብር እንዳታጣ ስል እጁን አሳስንባሁም!›› አሰው።

አየህ ቅዱስ እንጦኒ ዲያቢሎስ በድብደባ ያደረሰበትን ጥቃት ተመለከተ እግዚአብሔር ግን ለሽልጣት የሚያበቃውን ድል ተመለከተ፡፡ ከዚህ ታሪክ የሚገኘው ትምህርትም ስለ ውጊያው ውጤት ሳትጨነቅ ዝም ብህ ተዋ*ጋ*! የሚል ነው፡፡

## የጠሳት ማታሰያዎች

ዲያቢሎስ ውጊያውን እንድናቆም ሲል ሲያታልሰንና በመንገዳችን ላይ በርካታ እንቅፋቶችን ሲያኖር ይችላል፡፡ ጥቂቶቹ ጣታሰያዎች እነዚህ ናቸው፡፡

ለረሻናም ጊዜ ከታገልኸው በኋላ በመጨረሻ ድል ታደር ጋለህ። ይሄን ጊዜ ‹‹ሁሉም ነገር እስከጠፋልህ ድረስ ለምን ትንሽ ዘና ብለህ ደግሞ ቆይተህ ውጊያውን አትቀጥልም?›› ይልሃል። ስኀተት ነው! ያለ መታከት እስከተዋጋህ ድረስ ሁሉም ነገር አልጠፋም ፤ በውጊያው ቆስልህ እንጂ አልተሽነፍህም። መልሰህ ለኃጢአት እጅ አትስጥ ይህ ክህደት ነው። በውጊያ መካከል ብትወድቅ እንኳን ሽልጣት ግን ይገባሃል። ‹‹ሁሉም ነገር ጠፍቶልሃል!›› ‹‹ከዚህ በኋላ መዋጋትህ ምንም ለውጥ አያመጣም!›› የሚሉትን ምክሮች መስጣት ደግሞ ሽልጣትህን እንዲቀጣህ

ሌላው ማታለያ ይህ ነው። በመጨረሻ መሽነፍህ ለማይቀረው ለምን በውጊያ ራስህን ታደክማለህ? እያለ ይነግር ሃል። ይህንን ለአንድ መነኩሴ ነግሮት ነበር ፣ መነኩሴውም ‹‹አንድ ቡጢ ለአንተ አንድ ቡጢ ደግሞ ለእኔ!›› አለው። ይህ ልክ እንደ ቦክስ ውድድር ነው። የቱንም ያህል ብትመታም ተጋጣሚህን የቻልኸውን ምት ትስነዝርበታለህ። ውጤቱን ግን የምታውቀው በውድድሩ ፍጻሜ ላይ ብቻ ነው።

ሌላው የታወቀ ማታለያ ደግሞ ይህ ነው። በኃጢአት ትወድቃለህ ፣ ጥፋተኝነት ይሰማህና ወደ አምላክህ መመለስና ይቅርታን መለመን ትልልጋለህ። ዲያቢሎስ ግን ‹‹ይህንን ሁሉ ካደረግህ በኋላ የእግዚአብሔርን ፊት ለማየትና ከእርሱ ጋር ለመነጋገር የምትነሣው እንዴት ብትደፍር ነው?›› ይልዛል። ከዚያም እንዲህ ሲል ይመክርዛል። ‹‹ግዴለህም ንጹሕ እስከምትሆን ድረስ ለጥቂት ሰዓታት ወይም ለጥቂት ቀናት ቆይና ጸልይ!›› ይልዛል። ትልቅ ስኅተት! እንዲሁ እንዳለህ ወደ አምላክህ ና! የጠፋው ልጅ ወደ አባቱ ለመመለስ ሲወስን ወዲያውት መጣ። አብሮአቸው ይኖር ስለነበር የወሣማዎቹ ክርፋት በላዩ ላይ ነበር። ንጹሕ ልብስ እስከሚለብስ ድረስ ግን አልቆየም። ያደል ልብሱን ያወለቀለትና ንጹሕ ልብስን ያለበሰው አባቱ ነበር። አባቱ ሞቶ በነበረውና አሁን ግን ሕያው በሆነው በልጁ ፍቅር ተሸንፎ ነበር።

የኃጢአት ሽታ በመሳ ሰውነቱ ሳይ ቢኖርም ወደ እርሱ ሮጠና አቀፈና ሳመው።

ኦርቶዶክሳዊው መነኩሴ አባ ሌቭ ጊሌት በመንፈሳዊ ጽሑፎቹ ላይ አንድ ጊዜ እንዲህ ብሎ ነበር። ‹‹አንተም ኃጢአት በምትሥራ ጊዜ እግዚአብሔር እንደሚወድህ እርግጠኛ መሆን አሰብህ።›› ዲያቢሎስ በተቃራኒው ሲነገርህ ይችሳል ፤ እርሱ ግን ሐስተኛ ነው።

ሕናም ሕንደወደቅህ ወዲያውት በተወደደው አባትህ ፊት ተንርክከህ ‹‹አባት ሆይ በሰማይና በፊትህ በደልሁ ከሕንግዲህ ወዲህ ልጅህ ልባል አይገባኝም›› በሰው፡፡ ወዲያውት አባትህ በደስታ ሲያቅፍህና በፍቅር ሲስምህ ታገኘዋለህ፡፡ ዳግመኛም በቁርጠኝነት ወደ ውጊያው ተመልሰሃል ማለት ነው፡፡ ይህ የጸጸት መጀመሪያ ተግባር ግን ለንስሐ አባትህ የምታደርገውን ትዛዜ የሚተካ ነው ማለት አይቻልም፡፡

ከዚህ በኋላ የሚሞክረው ሴላው ማታለያ ደግሞ ይህ ነው። ይመጣና እንዲህ ይልዛል ፣ ‹‹ይህ ኃጢአት ስትሥራ አሁን ለስንተኛ ጊዜ ነው? ወደ እርሱ በመጣህ ቁጥር እግዚአብሔር የሚቀበልህ ይመስልዛል?›› መልሱ ግን አዎ ነው! ቅዱስ ጴጥሮስ ለጌታችን ምን ያህል ጊዜ ወንድሙን ይቅር ማለት እንደሚገባው በጠየቀው ጊዜ ጌታችን ሰባት ጊዜ ሰባ ብሎ መልሶለታል፡፡ እኛ እርስ በእርሳችን ሰባት ጊዜ ሰባ ይቅር እንድንባባል የሚጠብቅብን አምላክ እሱ ራሱ ይህንን ዓይነቱን ዕድል የማይስጠን ይመስሳኒል?

በወደቅህበት መጠን ወደ እግዚአብሔር ተመ**ሰ**ስ። መቼም ጀርባውን አይሰጥህም።

አንድ ምእመን ወደ ገዳም ሔዶ ከመነኮሳት አንዱን 
‹‹እናንተ መነኮሳትን በዓለም ከምንኖረው ሰዎች የሚለያችሁ 
ምንድር ነው?›› ብሎ ጠየቀው፡፡ መነኩሴውም መለስ ‹‹እንወድቃለን 
ከዚያም እንነሣለን ፣ ከዚያም እንወድቃለን ደግሞ እንነሣለን ፣ 
እንወድቃለን ደግሞ እንነሣለን...›› አለው፡፡ አያችሁ! በአንድ ጀልባ 
ላይ ነን እኮ!

በተደ*ጋጋሚ* ስትወድቅ ከመጠን በላይ አትዘን ባሕታዊው ቴዎፋን እንደተናገረው ይህ የትዕቢት ምልክት ነው፡፡ እግዚአብሔር ትሕትናን ሲያስተምርህ የሳከልህ መፍትሔ አድርገህ ውስደው፡፡ ከበረሃ አባቶች እንዲህ አለ ፡- ‹‹በትሕትና ሆኖ መሸነፍ በትዕቢት ሆኖ ድል ከማድረግ ይሻላል፡፡›› ቅዱስ ይስሐቅ ሶርያዊም ‹‹አንዳንዶች እግዚአብሔርን በጽድቃቸው ያስደስቱታል ፤ ሴሎች ደግሞ በተጸጸተና በተሰበረ ልብ›› ብሏል፡፡ እናም በኃጢአት ብትወድቅ እንኳን የተሰበረና የተጸጸተ ልብ ይኮርህ ፤ ይህ እግዚአብሔርን ደስ ያሰኘዋል፡፡

አንዳንድ ሰዎች ለብዙ ጊዜ ሞክረው ሳይሳካሳቸው ሲቀር ተስፋ ይቆርጣሉ፡፡ አንዱ አበምኔቱ ሻይርሞንን ‹‹ንጽሕናን ለማግኘት ምን ያህል ጊዜ ይፈጃል?›› ብሎ ጠየቀው፡፡ እሱም መስሰስት ፡-

ከማይጠቅሙ ወሬዎች ሁሉ ራሱን የሚያርቅ ሰው ፣ ቁጣንና ዓስማዊ ቴንቀትና ሐሳብን ሁሉ መግደል የቻለ ሰው ፣ ክልክ በላይ የማይበላና የማይተኛ ሰው ፣ እንዲሁም ንጽሕናን የሚያገኘው በራሱ ጥረት ሳይሆን

በእግዚአብሔር ምሕረት እንደሆነ ለሚያምን ሰው ንጽሕናን በስድስት ወራት ውስጥ ማግኘት አያቅተውም።

7ና የመንፈሳዊነት ደረጃ ላይ ላልደረስ ሰው ወደ ንጽሕና ደረጃ ለመድረስ ምን ያህ ጊዜ የሚፈጅበት ይመስሳቷል? ስድስት ወራት? አስተማማኝ የሆነ ድልን እስከምታገኝ ድረስ ለዐሥራ አራት ዓመታት የተ*ጋ*ደለችውን እማ ሣራን አስቧት።

አንዳንድ ጊዜ እኛ ራሳችን ዲያቢሎስን ልናታልለው እንቸላለን። ልክ እንደ አንድ መነኩሴ። ይህ መነኩሴ በጣም እየራበው ቁርስ የመብላት ፈተና ይመጣበታል። እሱም ‹‹አንድ ሁለት መዝሙራትን እንጸልይና እንበላለን!›› ይላል ፤ ከዚያም ‹‹በቃ ሁለት መዝሙራት ብቻ ልጨምርና ከዚያ በእርግጠኝነት እበላለሁ!›› ይላል እንዲህ እያለም ይቀጥላል። ወዲያውት ረዛብ ይጠፋለታል ምክንያቱም ዲያቢሎስ ስለተሰላቸ ነው። እኛም ለኃጢአት የሚገፋፋንን ስሜት ለመዋጋት ተመሳሳይ ዘይ መጠቀም እንችላለን። አንተም ‹‹እስቲ የዛሬን አርፌ ልተኛና ነገ የሚሆነውን እናያለን!›› ልትል ትችላለህ። በዚህ መንገድ እስክንደክም ድረስ እንኳን የምንወድቅበትን ጊዜ ማራዘም እንችላለን። ቀስ በቀስም የመቆየት ኃይላችን ሲጨምር በዚያው ልክ መውደቃችን እየቀነሰ ይመጣል።

በመጨረሻም እግዚአብሔር ንጽሕናን ሲሰጠን ምን ማድረግ አሰብን? እስቲ አበምኔቱ ሼይርማን በዚህ ጉዳይ ላይ የሚሰንን እንስማ ፡-

ንጽሕናን ያገኘ ሰው በተቀጻጀው ቅድስና ሲደስት በእሱ ጥረትና ንቃት ሳይሆን በእግዚአብሔር ጥበቃ እንዳገኘው ማወቅ አለበት። ሰውነቱንም በዚህ ንጽሕና ማቆየት የሚችለው መሐሪው ኔታ እስከፌቀደ ጊዜ ድረስ መሆኑንም መረዳት አለበት። በቅድስናውም መተማመን የለበትም። አምላካዊ ጥበቃ ለጥቂት ጊዜ ቢለየው መልሶ ሲቆሽሽ እንደሚችል በማወቅ አንዳች አይነካኝም በሚል የደህንነት ስሜትም መሽንገል የለበትም። ስለዚህ በፍጹም ጸጸትና የልብ ትሕትና አንድ ሰው በንጽሕናው ጸንቶ ለመቆየት ያለ መታከት መጸለይ አለበት።

ምእራፍ ዘጠኝ

# 44µms

መናፍስትን መሰየት በ፩ቆሮ. ፲፪÷፲ ላይ ከተዘረዘሩት የመንፌስ ቅዱስ ስጦታዎች አንዱ ነው። መጽሐፍ ቅዱስ መናፍስትን እንድንለይ ያስጠነቅቀናል። ‹‹ወዳጆች ሆይ፥ መንፌስን ሁሉ አትመኮ፥ ነገር ግን መናፍስት ከእግዚአብሔር ሆነው እንደ ሆነ መርምሩ፤›› (፩ዮሐ. ፲÷፩) ንጉሥ ስሎሞን ይሰጠው ዘንድ ከአምላኩ የጠየቀው ጸጋም ይኸው ነበር። ‹‹ስለዚህም በሕዝብህ ላይ መፍረድ ይችል ዘንድ፥ መልካሙንና ክፉውንም ይለይ ዘንድ ለባሪያህ አስተዋይ ልቡና ስጠው›› (፩ነገሥ. ፫÷፱)

ቅዱስ እንጦኒ መሰየትን ከሴሎች በጎንቶች ሁሉ በበሰጠ መመኘት እንደሚገባ ተናግሯል። ምክንያቱም ያለ መሰየት በሴሎቹ የጽድቅ ሥራዎች እግዚአብሔርን ደስ ማሰኘት አይቻልም።

# ሐሳቦችን መስየት

በስው ነፍስ ውስጥ የሚመሳሰሱ ብዙ ዓይነት ሐሳቦች አሉ። እነዚህ ሐሳቦች ከሦስቱ ምንጮች ከአንዱ ናቸው፡-

- ፩. ከራሱ ከሰውዬው ‹‹የሰዎች አሳብ ከንቱ እንደ ሆነ እግዚአብሔር ያውቃል፡፡›› ተብሎ እንደተነገረን፡፡ (መዝ. ፯፬÷፲፩)
- ፪. ከእግዚአብሔር (በእኛ ዘንድ ከሚኖር ከመንፌስ ቅዱስ) ‹‹አሳልፌውም ሲሰጡአችሁ፥ የምትናንሩት በዚያች ሰዓት ይሰጣችጏልና

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ለ ላልቶ ይነበብ። ምሳሌ፡- *ክፉን* ከደግ ‹መለየት›

እንዴት ወይስ ምን እንድትናንሩ አትጨነቁ፤ በእናንተ የሚናንር የአባታችሁ መንፈስ ነው እንጂ፥ የምትናንሩ እናንተ አይደሳችሁምና።›› ተብሎ እንደተነንረን። (ማቴ. ፲÷፲፱–፳)

፫. ከዲያቢሎስ ፡ ‹‹ሕራትም ሲበሉ ዲያብሎስ በስምፆን ልጅ በአስቆሮቱ በይሁዳ ልብ አሳልፎ እንዲሰጠው አሳብ ካገባ በኋላ፥›› ይላል፡፡ (ዮሐ. ፲፫÷፪) እንዲሁም በሐዋ.፩÷፫ ፡- ‹‹ጴጥሮስም፦ ሐናንያ ሆይ፥ መንፌስ ቅዱስን ታታልልና ከመሬቱ ሽያጭ ታስቀር ዘንድ ሰይጣን በልብህ ስለ ምን ሞላ?›› ይላል፡፡

ከሕግዚአብሔር የሆነው ሐሳብ ተከትሎ ከዲያቢሎስ የሆነ ሐሳብ ሲመጣ ስለሚችል የሐሳቦችን ምንጭ መለየት በጣም አስቸ*ጋሪ* ሲሆን ይችሳል። ለዚህ የሚሆነን ምሳሌ በማቴዎስ ወንጌል ሳይ ተቀምጣልናል።

‹‹ስምያን ጴጥሮስም መልሶ፦ አንተ ክርስቶስ የሕያው ሕግዚአብሔር ልጅ ነህ አለ። ኢየሱስም መልሶ እንዲህ አለው፦ የዮና ልጅ ስምያን ሆይ፥ በሰማያት ያለው አባቴ እንጂ ሥጋና ደም ይህን አልንለጠልህምና ብፁዕ ነህ።›› (ማቴ. ፲፮÷፲፮–፲፯)

‹‹ከዚያን ቀን ጀምሮ ኢየሱስ ወደ ኢየሩሳሴም ይሄድ ዘንድ ከሽማግሎችና ከካህናት አለቆች ከጻፎችም ብዙ መከራ ይቀበልና ይገደል ዘንድ በሦስተኛውም ቀን ይነሣ ዘንድ እንዲገባው ለደቀ መዛሙርቱ ይገልጥላቸው ጀመር። ጴጥሮስም ወደ እርሱ ወስዶ። አይሁንብህ ኔታ ሆይ፤ ይህ ከቶ አይደርስብህም ብሎ ሊገሥጸው ጀመረ። እርሱ ግን ዘወር ብሎ ጴጥሮስን። ወደ ኃላዬ ሂድ፥ አንተ

ሰይጣን፤ የሰውን እንጂ የእግዚአብሔርን አታስብምና *ዕንቅ*ፋት ሆነህብኛል አለው።›› (ማቴ. ፲፮÷፳፩–፳፫)

ሕንደምትመለከቱት በቅዱስ ጴጥሮስ ልብ ውስጥ የእግዚአብሔርን ሐሳብ ተከትሎ የዲያቢሎስ ሐሳብ መጥቷል፡፡ ቅዱስ ጴጥሮስ የሐሳቦቹን ምንጮች መሰየት አልቻለም፡፡ ምክንያቱም ያን ጊዜ መንፈስ ቅዱስን አልተቀበለም ነበር፡፡

ምንም እንኳን መጽሐፍ ቅዱስ ‹‹መናፍስት ከሕግዚአብሔር ዘንድ ሆነው እንደሆነ አወቁ›› ብሎ ቢያስጠነቅቀንም እነዚህን ሐሳቦች የምንለይበትን ዝርዝር አካሔድ ግን አላስቀመጠልንም፡፡

ሕናም በዚህ ጉዳይ ላይ ያላቸውን ልምድ በመፈለግ ወደ በረሃ አባቶች እንሔዳለን። እነሱ የሚሉት በጠቅሳሳው ይህንን ይመስሳል ፡-

- ፩. ሐሳብህ ሕግዚአብሔርን በመፍራት የተሞላ መሆኑን መዝን
- g. በሕርግጥ ስሁሉም ሰው መልካምነት ያዘለ ነው?
- ፫. ጌታችን ካደረጋቸውና ሐዋርያቱም ካስተማሩት *ጋር የሚ*ስማማ ነው?
- ፬. ያሰብኸው ሐሳብ ሰላምንና መረጋጋትን የሚያመጣ ነው? ወይስ ቁጣ ፣ መራርነትና ሁከት የከበበው ሐሳብ ነው? እጅግ የተቀደሱ ሐሳቦች እንኳን ሰላማችንን የሚነጥቁን ከሆነ ልንጠራጠራቸው ይገባል።

ብዙ ጊዜ ወደ መወ*ጋገዝ* ወደ መ**ሰ**ያየትና ቁጣ እያመራን እንኳን ለእግዚአብሔር በቅናት እያገለገልን እንደሆነ እንዲሰማን እንሆናለን። ይህ በተደ*ጋጋሚ የሚ*ከሰትብን

የሚከብቡንን ሐሳቦች የመመርመርን ጠቃሚ ሒደት ስሳሳለፍን ነው።

ሕግዚአብሔር ሕንዴት ሕንደሚናገሪን በመጽሐል ነገሥት ሳይ ተጽፎልናል። ሕግዚአብሔር ነቢዩ ኤልያስን ሲያናግረው ወደደ ሕናም አለ ፡-

‹‹ሕርሱም፦ ውጣ፥ በተራራውም ላይ በሕግዚአብሔር ፊት ቁም አለ። ሕንሆም፥ ሕግዚአብሔር አለፌ፥ በሕግዚአብሔርም ፊት ትልቅና ብርቱ ነፋስ ተራሮቹን ስነጠቀ ዓስቶቹንም ስባበረ፥ ሕግዚአብሔር ግን በነፋሱ ውስጥ አልነበረም። ከነፋሱም በኋላ የምድር መናወጥ ሆነ፥ ሕግዚአብሔር ግን በምድር መናወጥ ውስጥ አልነበረም። ከምድር መናወጥ በኋላ ሕሳት ሆነ፥ ሕግዚአብሔር ግን በሕሳቱ ውስጥ አልነበረም። ከሕሳቱም በኋላ ትንሽ የዝምታ ድምፅ ሆነ።›› (፩ነገሥ. ፲፱÷፲፩–፲፪)

የሕግዚአብሔር ድምፅ ተራሮች የሚሰባብር ነፋስ ፤ ወይም የመሬት መንቀጥቀጥ ወይም ሕሳት አይደለም የዝምታ ድምፅ ነው ሕንጂ፡፡ በትዕቢት ፤ በራስ ወዳድነት ፤ በማወክ ፤ በጭንቀት ፤ በተቃውሞ ፤ በቅናትና በመለያየት የተከበበ ሐሳብ በሕርግጥ ከሕግዚአብሔር ዘንድ አይደለም፡፡ ከሕግዚአብሔር ዘንድ የሆኑ ሐሳቦች በሕርጋታ ፤ በደስታና በትሕትና የሚሞሉን ናቸው፡፡

<u>፩</u>. የመጣብህ ሐሳብ እያጣደፈህ ነው? አሁን የግድ መፈጸም

*እንዳ*ሰብህስ ይሰማሃል? *እን*ደዚያ ከሆነ ተጠንቀቅ ፤ ምክንያቱም

ይህ ከፈታች ሳይሆን አይቀርም። ከመንፈስ ቅዱስ የሆነ ዕድገት ቀስ በቀስና በእርጋታ እንጂ በስሜታዊነት አይመጣም።

ታላቁ ቅዱስ መቃርዮስ በአንድ ወቅት በአካባቢው ያሉትን መነኮሳት ዞሮ የመጎብኘት ሐሳብ መጣበት፡፡ ሐሳቡን በውስጡ ይዞ ሲመረምረው ስሁስት ዓመታት ቆየ ፤ ሐሳቡም ከዲያቢሎስ ሆኖ ተገኘ!

ሕንዚህን ሁሉ ሒደቶች ካስፍህ በኋላም ዲያቢሎስ ሲያታልልህ ይችላል። ሐሳቦችህ ከወዴት ሕንደመጡ ስመፈተን እጅግ ጠቃሚው መንገድ ሐሳቦችህን ስንስሐ አባትህ መግስጥ ነው። አባቶች ሐሳቦችን በመስየት ሒደት ውስጥ ትልቅ ቦታ ይሰጡታል። ቅዱስ መቃርዮስ ሐሳቦቹን ከበረሃ እናቶች አንዷ ስንበረችው ስእጣ ግራ ይነግራት ነበር። ቅዱስ ሙሴ ጸሲምም ሐሳቦቹን የዐሥራስምንት ዓመት ወጣት ስንበረውና ጸጋ መንፈስ ቅዱስን ስተሞሳው ስአባ ዘካርያስ ሐሳቦቹን ይነግረው ነበር።

በተለይም በወሳኝ ጉዳዮች ላይ የራስህን ውሳኔዎች አትተማመንባቸው፡፡ እኔ በግሌ ይህ ነገር አስቸ*ጋ*ሪ መሆኑን ተምሬያስሁ፡፡ ነገሩ እንዲህ ነው፡-

ጊዜው ረዥም ነው ፤ ቅስና በተቀበልኩ ጥቂት ዓመታት ውስጥ አንድ ከፍተኛ ውዝግብ ያስነሣና ከምሕመናን መካከል መስያየትን የልጠረ አንድ ፕሮጀክት ጀምረን ነበር። ፕሮጀክቱ ሲጀመር ሁስት ሳምንታት ሲቀሩ ከፕሮጀክቱ ይልቅ ፍቅርና መተባበር ይበልጣል የሚል ሐሳብ በአሕምሮዬ መመሳስስ ጀመረ። እግዚአብሔር ፕሮጀክቱን እንዳቆምና የተቃወሙትን ሰዎች ጋር

እንድታረቅ የነገረኝ መሰለኝ። ውሳኔዬን ለቦርዱ አባላት ነገርዃቸው። በዚህን ጊዜ ከአባላቱ አንዱ ‹‹አባታችን ሁልጊዜ ምንም ነገር ከመወሰናችን በፊት ሐሳቦቻችንን ለንስሐ አባቶቻችን እንድናማክር ያስተምሩናል። እርስዎ ስለዚህ ሐሳብዎ የንስሐ አባትዎን አማክረዋል?›› ብሎ ጠየቀኝ። ይህንን ጠቃሚ ሒደት በመርሳቴ አራርሁ። ለንስሐ አባቴ ደውዬ ሐሳቦቼን ነገርዃቸው። እሳቸውም ‹‹ይህ ሐሳብ ክዲያቢሎስ ነው!›› አሎኝ። እንዲሁም አንድ ጳጳስ ወደ እኛ እንደሚመጡና ማንኛውንም ውሳኔ ከመወሰኔ በፊት እሳቸውን አንዳማክር ነገሩኝ። ብፁሪነታቸው ጋርም ሔጄ ስለ መጡብኝ ሐሳቦች አማከርዃቸው። እሳቸውም ‹‹ይህ ሐሳብ ክዲያቦሎስ ነው!›› አሎኝ። በእውነት ታናሽነት ተሰማኝ። ‹‹እንዴት እኔ ሳልችል ብፁሪነታዎና የንስሐ አባቴ ሐሳቦቼን ልትለዩ ቻሳችሁ?››

‹‹ዲያቢሎስ ፕሮጀክቱን ማስተጓጎል ይፈልጋል፡፡ እናም ውዝግብ ካስነግ በኋላ ወደ አንተ መጥቶ በፍቅርና አንድነት ስም ፕሮጀክቱን እንድታቆም ሲያሳምንህ ይሞክራል፡፡ ማድረግ ያለብህ እንዲህ ነው፡፡ ሒድና ፕሮጀክቱን ቀጥል ፤ በአጭር ጊዜ ውስጥ ፕሮጀክቱ ወደ መሳካት ሲያመራ ውዝግቡ ያበቃል፡፡›› አሱኝ ብፁዕነታቸው፡፡ ያ አጋጣሚ ሳላማክር በራሴ ውሳኔ ላይ እንዳልተማመን ትልቅ ትምህርት ሰጠኝ፡፡ ለእናንተም ይህንኮ እንደሚያስተምራችሁ ተስፋዬ ነው፡፡

#### የአግዚስብሔርን ፈቃድ መስየት

አንዳንድ ጊዜ አንድ ሰው በቀሳሱ ሊወስንበት በማይችለው ሁኔታ ውስጥ ሊገባ ይችሳል። ለምሳሌ በአንድ ጊዜ ሁስት ዩኒቨርሲቲዎች ሊቀበሱህ ይችሳሉ። አንደኛው ዩኒቨርሲቲ በምትኖርበት ከተማ ሲሆን ሌሳኛው ዩኒቨርሲቲ ደግሞ ከከተማ ውጪ ሆኖ የበለጠ ዝነኛ ዩኒቨርሲቲ ይሆናል። ወይም ደግሞ ሥራ አያለህ በሌሳ ከተማ ሌሳ ሥራ የመቀጠር ዕድል አገኘህና ሃሳብህን አንዱ ነገር ላይ ማርጋት አልቻልህም። በአንዲህ ዓይነቱ ሁኔታ ላይ ነው እንግዲህ ‹‹ሕግዚአብሔር ለሕኔ ያስው የሚፈቅደው ታዲያ የትኛውን ነው?›› የሚል ጥያቄ የምናነሣው። የሕግዚአብሔርን ፈቃድ ማወቅ በሕርግጥ አስቸጋሪ ነው። የአባቶቻችንን መንገድ ከተከተልን ግን አያስቸግርም።

ወደዚህ ጉዳይ ከመግባታችን በፊት ግን እስቲ ራሳችንን እንጠይቅ ‹‹የእግዚአብሔርን ፊቃድ ማወቅ ለእኔ ምን ይጠቅመኛል?››

ቅዱስ ጳውሎስ በሮሜ ፲፪፥፪ ላይ የእግዚአብሔር ፌቃድ በን ፣ ደስ የሚያስኝና ፍጹም እንደሆነ ነግሮናል። የእግዚአብሔር ፌቃድ ፍጹም ነው ፤ ምንም ነገር አይንድስውም ፣ መንፌሳዊ ፣ ሥነ ልቡናዊና ስሜታዊ ፍላጎቶችን ሁሉ ለማሟላት የሚችል ነው። እግዚአብሔር ወደፊት የሚሆነውን ያውቃል ፣ የትኛው ነገር ለዘስቄታው እንደሚጠቅመኝ ያውቃል።

በሴሳ በኩል የሕኔ ፍሳታት ፍጹም የሆነ ነገርም ሲሆን ይችሳል። ሆኖም ሕኔ የዘለቁታውን ጥቅም ሳሳስብ የቅርቡን ጥቅም

ብቻ ልመሰከት ሕችላለሁ፡፡ የዘለቄታውን ከግምት ውስጥ ላስንባ ብፌልግ እንኳን በሚመጣው ሳምንት እንኳን የሚደጋጥመኝን ነገር መተንበይ የጣልችል እስከሆንኩኝ ድረስ ይህንን የጣደርግበት ዓቅም የለኝም፡፡

ጠቢብ ሰው ምንም ነገር ሲያደርግ የእግዚአብሔርን ፌቃድ የሚጠይቀው **ስ**ዚህ ነው።

ሆኖም እግዚአብሔርን ፈቃድ እንዴት ሳውቅ እችላስሁ?
ባሕታዊው ቴዎፋን እንደነገረን ከሆነ እግዚአብሔር በጎ ፣ ደስ
የሚያስኝና ፍጹም የሆነ ፈቃዱን እንዲገልጽልኝ የምፌልግ ከሆነ
የራሴን ፈቃድ መተው አስብኝ። ይህም ማለት በእውነት የእርሱን
ፈቃድ እንደምፈልግ ስእግዚአብሔር ማረጋገጥ አስብኝ ማለት ነው።

አንዳንድ ጊዜ እግዚአብሔር ፈቃዱን እንዲያስታውቀን እንጸልያስን በውስጣችን ግን የራሳችንን አቋም ከያዝን ቆይተናል፡፡ አንዳንድ ጊዜ ደግሞ የእግዚአብሔርን ፈቃድ እየምንፈልገው ከእኛ ፈቃድ ጋር እስከተስማማ ድረስ ብቻ ነው፡፡ በዚህ መንገድ የምንመራ ከሆነ እግዚአብሔር ፈቃዱን አይገልጥልንም፡፡

፣ በጎ ያልሆነና ደስ የማያሰኝ የሆነው የእኛ ፈቃድ ነው። ማሩ ደግሞ የእግዚአብሔር ፈቃድ ነው። የራሳችንን ፈቃድ ካሳስወንድን እግዚአብሔር ፈቃዱን አይገልጥልንም። ምክንያቱም የራሳችንን ፈቃድ ወስነን እያለ እግዚአብሔርን ፈቃድህን ግለጥልን ማስት በእርግጥ እንደ መዘበት ነው።

*እን*ዴት ላድር*ገ*ው ይሆን? መልካም ለዚህ መፍትሔው *ፌቃ*ድን *ገ*ለልተኛ የማድረግ ልምምድ ነው። ጽንሰ ሐሳቡ ይሔ ነው። በአንድ *ነገር* ላይ በአወንታዊም ይሁን በአ<u>ሉታዊ *መንገ*ድ</u> ካንኘሁ ለዚያ ሥራ ሳደሳ ሕችሳለሁ ፤ ይህም የዚያን ሥራ መጥፎ **ጎ**ኖች ከመመልከት ስ.**ከለክ**ለኝ ይችላል። ወይም ደማሞ የማልፈልንውን ነገር እንድቀበል የሚጋብዝ ひをみ 2790 ሲያጋጥመናል ሆኖም ነገሩን ስለማልፈልገው ያሉትን በጎ ጎኖች መፍትሔው *ግን* የዚህ ተ*ቃራኒ* ነው።

ሕስቲ ምሳሌ ሕንውስድ። አንድ በከተማችን የሚገኝ ዩኒቨርሲቲ ተቀበለኝ ሕንበል። ሆኖም ከከተማ ውጪ ያለ ዩኒቨርሲቲ ደግሞ ጥሪ አደረገልኝ። ‹ነጻ የመሆን› ፍላጎቴ ከከተማ ወጥቶ በመማር የሚመጡብኝን የጎንዮሽ ጉዳቶች ሕንድዘነጋቸው አደረገኝ። በዚህ ጉዳይ ላይ ፍጹም ፣ በጎና ደስ የሚያሰኝ የሆነው የእግዚአብሔር ፊቃድ የቱ ሕንደሆነ ለማወቅ ትムልጋላችሁ?

በመጀመሪያ ሆን ብዬ በሩቅ ከተማው ዩኒቨርስቲ ጉዞዬ ምክንያት የሚመጡ ጥሩ ያልሆኑ ነገሮችን ነቅሶ በማውጣትና ቢቻል በማጉሳት ለአንዱ ጉዳይ ማድሳቴን ትቼ ገለልተኛ /ሚዛናዊ/ መሆን አስብኝ።

አንደኛ ከቤተሰቦቼና ከጓደኞቼ ልርቅ ነው። ልነ*ጋገር* የምችለው ከማላውቃቸው ሰዎች *ጋ*ር ስለሆነ ብቸኝነት ይስማኛል። በዩኒቨርሲቲው አካባቢ ቤተ ክርስቲያን ስለሌለ ለመሳለም ለሰዓታት ያህል መጓዝ ይኖርብኛል። እንዲረዱኝ ሁልጊዜ የምቀርባቸውን የንስሐ አባቴንም ከእኔ በመራቃቸው ምክንያት ላጣቸው ነው መዘተርል

በእርግጥም እንዚህ ሁሉ አሉታዊ ጎኖች እውነት ሆነው ሳለ ከቤተሰብ ቁጥጥርና ከቤት ውጪ በመሆን ስለምታገኘው ‹ነጻነት› ስትል ንቀህ ትተኸዋል፡፡ ቁርጠኛ የሆነ ሰው ግን ይህንን ልምምድ በአጭር ጊዜ ውስጥ ያደርጋል፡፡ በውጤቱም ራስህን ለሁለቱም ምክረ ሐሳቦች ያሳደሳ ገለልተኛ ሆኖ ታገኘዋለህ፡፡ እያንዳንዱም ሐሳብ የየራሱ አወንታዊና አሉታ ጎን አለው፡፡

በሺህ የሚቆጠሩ ዶላሮችን የምታገኝበት ነገር ግን ልጆችህን ከትምህርት ቤታቸው ፣ ከጓደኞቻቸውና ከሰንበት ትምህርት ቤታቸው እንድትለያቸው የሚያደርግህና አንተንም ከቤተ ክርስቲያን አገልግሎትህ እና ከንስሐ አባትህ የሚነጥልህ ሥራ ስታገኝም ይህንት መተግበር አለብህ።

የመጀመሪያው ሒደት ስለምታንኘው ነገር መልካም ጎን በምትስጠው ክብደት መጠን መጥፎ ጎኮንም በትኩረት በመሰየት

ሚዛናዊ መሆን ነው። ይህን ጊዜና ይህን ጊዜ ብቻ ነው ወደ ሕግዚአብሔር ቀርበህ በጎ ፍጹምና ደስ የሚያስኝ ፌቃዱን ሕንዲገልጽልህ መስመን የምትችስው።

ቀጣዩ ሒደት ወደ ንስሐ አባትህ መሔድና እንዲጸልዩልህ መጠየቅ ነው፡፡ ይህ ሲሆን ፈቃዱን ይገልጥልሃል፡፡ ይህ ራስህን ለንስሐ አባትህ የማስንዛት ተግባር የትሕትና ሲሆን እግዚአብሔር ፈቃዱን ይገልጽልህ ዘንድ ትልቁ ቅድመ ሁኔታ ነው፡፡

ሕግዚአብሔር ለአንተ የማይስማማህን ነገር ይፈቅድ ይሆን ብለህ ፍርሃት ፍርሃት የሚልህ ከሆነ የቤት ሥራህን በሚገባ አልሥራህም ፣ ለአንዱ ነገር ማድላትህ አሁንም ድረስ አለ። ወደ ንስሐ አባትህ ሔደህ እንዲጸልዩልህ ነግረሃቸው ሕግዚአብሔር ከአንዱ አማራጭ ይልቅ ሴላኛውን እንዲመርጥ የምትመኝ ከሆነ አሁንም የቤት ሥራህን በሚገባ አልሥራህም።

በሚክተለው ምሳሌ እንደምነግርህ አንተ ራስህን ገለልተኛ ከማድረግህ በፊት እግዚአብሔር አንተ ትፌልገው የነበረውን አማራጭ መርጦት ሲሆን ደግሞ መልካም ይሆናል።

ወደ ካናዳ ከመምጣቱ በፊት ግብፅ ሕያለ የማውቀው አንድ ወጣት ወላጆቹና ወንድም እኅቶቹ ሁሉ ካናዳ የሚኖሩ ቢሆንም እርሱ ግን ወደ ካናዳ ለመምጣት ፊቃድ ለማግኘት በካናዳ ኤምባሲ በኩል ያደረገው ተደ*ጋጋሚ* ጥረት እንዳልተሳካለት በማማረር ደብዳቤ ጻፊልኝ።

ሕኔም ወደ ካናዳ ሕንድትሰደድ የሕግዚአብሔር ፊቃድ አይሆን ይሆናል አልሁት። ከዚያም የሕግዚአብሔር ፊቃድ ሕንዴት

ለማወቅ መፈለግ ሕንዳለበትና ራሱን ሚዛናዊ ለማድረግ ምን ማድረግ ሕንዳለበት አስከትዬ ነገርሁት፡፡ እሱም ምክሬን ተቀብሎ ወደ ካናዳ ባለመሔዱ ውስጥ ስለሚ*ያገ*ኛቸው መልካም ነገሮችም ማስብ ጀመረ፡፡

ለሚስቱም ‹‹በግብፅ ከቆየን ወላጆቼና ቤተሰቦቼ ግብፅን ለመጎብኘት ቢፌልጉ እንኳን የእኛ ቤት ጣሪፊያቸው ይሆናል፡፡ እንዲሁም እዚህ ሁለታችንም ጥሩ ሥራ እስካለን ድረስ ወደ ካናዳ ሔደን ሀ ብለን መጀመር አይኖርብንም፡፡ ጣመልከቻዎችም የምንጽፌው ካናዳ አልሔዱም ለመባል ብቻ ነው፡፡ በጣንኛውም ጊዜ ወደ ካናዳ መሔድና ከቤተሰቦቻችን ጋር ጣሳለፍ በሁለቱም ዓለጣት ፈለግነውን ጣድረግ እንችላለን፡፡›› ብሎም ለሚስቱ ነገራት፡፡ ሁለቱም ይህንን ይህንን አቋም በግብፅ መኖር መጥፎ እንዳልሆነ እስኪያምት ድረስ ተከተሉት፡፡ (በተለይም ነገሩ የእግዚአብሔር ፈቃድ እስከሆነ ድረስ)

በቀጣዩ ደብዳቤ እንዲህ ብሎ ጻፌልኝ ‹‹ከሀገር ብንወጣም ግብፅ ውስጥ ብንቆይም ምንም ለውጥ አያመጣም ብለን ማስብ ስንጀምርና ለአንዱ ነገር ብቻ ከነበረን ዝንባሌ ነጻ በሆንበት ዕለት ከካናዳ ኤምባሲ ተደውሎ እንደተቀበሎንና ቪዛችንን ለመቀበል የህክምና ምርመራ እንድናደርግ ተነገረን፡፡››

ይህንን መንፈሳዊ ልምምድ የማድረግ ውበቱ ሁልጊዜ እንዲህ ዓይነት ነገር ሲገጥምህ ወደ ተመሳሳይ ሒደት ትመጣለህ። ማድረግ ስለሚገባህ ነገር ከመጠን በላይ አለማሰብ ቀላል ይሆንልሃል። የራስህን ፍላጎት ቀብረህና ሚዛናዊ ሆነህ በመንኘትም

ፍጹም በጎና ደስ የሚያሰኘው የእግዚአብሔር ፌቃድ ሲገሰጥልህ ይችላል፡፡

አንዳንድ የማሳሰቢያ ቃሳትን ልነግርህ ሕልልጋስሁ! ሰማታሰል ሕንዳትሞክር! አንዳንድ ጊዜ የሕግዚአብሔርን ፌቃድ ሰማወቅ ሕንፌልጋስን ሆኖም ሕግዚአብሔር ፌቃዱን ሲገልጥልን በፌቃዱ አንደስትም፡፡ አንዳንድ ሰዎች የንስሐ አባትን መቀየር የሕግዚአብሔርን ፌቃድ ይቀይረው ይሆናል በሚል ተስፋ ሴሳ ንስሐ አባት ይቀይራሉ፡፡

ሴሳው ችግር የእግዚአብሔር ልቃድ ፍጹም ዘንግተን እግዚአብሔር የምንልልገውን ብቻ እንዲሰጠን በመጠየቅ የራሳችንን ልቃድ ብቻ እንከተሳሰን፡፡ ይህ በተሰይ በ*ጋ*ብቻ ጉዳይ ሳይ እጅግ አደ*ገ*ኛ ነገር ነው፡፡

የተቀደሰ ትውስታ የነበራቸው የቀድሞው አቡነ ጴኤሜን ከሚስቱ ጋር ስላለበት የጋብቻ ችግር ለማማከር ሁልጊዜ ወደ ሕርሳቸው ስለሚመጣ አንድ ወጣት ታሪክ ነግረውኝ ነበር። ጳጳሱ አንድ ቀን በመታከት ‹‹ይህችን ሴት ከማግባትህ በፊት ጸልየህ ነበር?›› ብለው ጠየቁት። እሱም ‹‹አዎን ለስድስት ወራት በየቀት አጸልይ ነበር!›› አላቸው። ጳጳሱም ‹‹ምን ሕያልህ ነበር የምትጸልየው?›› ብለው ጠየቁት። ወጣቱም ‹‹ሕግዚአብሔር ሆይ ሕባክህ ይህችን ሴት እንዳገባት ፍቀድልኝ!›› ሕያልሁ አጸልይ ነበር አላቸው።

እኔ እጅግ የተሻለ መንገድ የምለው የእግዚአብሔርን ፊቃድ መቀበል ሰብዙ ወጣቶች እጅግ አስቸ*ጋሪ ነገር ነው*፡፡ አንዲት ወጣት

‹‹ከጋብቻ በስተቀር በሁሉም ነገር የእግዚአብሔርን ፌቃድ አቀበላለሁ!›› አለችኝ፡፡ ለምን እንደሆነም ጠየቅቷት፡፡ መለስች ‹‹ምክንያቱም እግዚአብሔር የሚልቅደው አብሮ ለመኖር የሚከብደኝን በስንበት ትምህርት ቤቶች የሚያስተምር ዲያቆን እንዳገባ ነው!›› አለችኝ፡፡ እኔም ‹‹እግዚአብሔር አብረሽው በመኖርሽ ሊያስደስትሽ የሚችል በሰንበት ትምህርት ቤት የሚያስተምር ዲያቆንንስ ሊመርጥልሽ አይችልም?›› አልዃት፡፡

‹የሕግዚአብሔር ፈቃድ በኃብቻዬ ላይ› በሚል ርሕስ በምናደርገው ውይይት ላይ ታዳሚ የነበረ ሴላ ወጣት ደግሞ ባቀረብኩት ነገር ላይ በቁጣ ተቃውሞ ተነሣ፡፡ ‹‹ኃብቻን በተመለከተ የዕጣ ፈንታዬ ጌታ ሕጌ ራሴ መሆን አለብኝ!›› ሕጌም መለስሁለት ‹‹ሕጮኛህ በመምረጥ ሒደት ላይ የሕግዚአብሔርን ፈቃድ ንቀህ ከተውህ የጥፋትህም ጌታ አንተው ትሆናስህ!››

ይህንን ምሳሌ ለወጣቶቻችን ሁሉ ለመስጠት ሕልል ጋለሁ! ሕይወታችሁ ሁለት ሰዎች እንደሚሠሩባት ጀልባ ናት የአንደኛው ሥራ መቅዘፍ ሲሆን የጀልባዋን አቅጣጫ መቆጣጠሪያ (መልሕቅ?) የሚይዝ ነው። ጠቢብ ሰው ‹‹ጌታ ሆይ አንተ አቅጣጫ መቆጣጠሪያውን ያዝ ሕጌ ደግሞ መቅዘፊያውን ልያዝ!›› ይላል። እንደ አለመታደል ሆኖ ብዙ ጊዜ እኛ አቅጣጫ ጠቋሚውን ለመያዝ የምንታንል ሲሆን እግዚአብሔር ግን ቀዛፊ እንዲሆን እንፌል ጋለን!

የሕግዚአብሔርን ፈቃድ ሕንደ ራስ ምርጫ አድርጎ የመቀበል ጥቅሙ ሕይወት ወዴትም አቅጣጫ ቢያመጣህ ሕግዚአብሔር ሕንደፈቀደው ስለምታውቅና ሕግዚአብሔር የፈቀደልኝ ነው

## ተግባራዊ ክርስትና

ስለምትል አትፌራም። በአ<del></del>ጭር ቃል ‹‹አልወደውም!›› የሚባል ዓይነት ነገር ቢሆንም አንኳን በአርግጥ በጎ ፣ ፍጹምና ደስ የሚያስኝ ነው።

‹‹ነገር ግን በክርስቶስ ሁልጊዜ ድል በመንሣቱ ሰሚያዞረን በስኝም በየስፍራው ሁሱ የስሙቀቱን ሽታ ሰሚገልጥ ስስምሳክ ምስጋና ዴሁን!›› ፪ቆሮ. ፪÷፲፬